H S 3 Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam e—ISSN: XXX-XXX

Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22 p—ISSN: XXX-XXX
https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

Pemikiran Tauhid dalam Perspektif Tasawuf, Filsafat, dan
Ajaran Sunni

Ibnu Said Hidayatulah *!, Nanda Siti Mardiah 2, Kurnia Nurmayanti 3
! UIN Raden Intan Lampung, Indonesia
23 STAI Al-Anwar Sarang Rembang, Indonesia

Received: 08-04-2025 Revised: 17-04-2025 Accepted: 25-05-2025

Abstrak

Penelitian ini membahas konstruksi pemikiran tauhid dalam perspektif tasawuf Sunni, tasawuf falsafi, dan
filsafat Islam, dengan tujuan menjelaskan dimensi ontologis, epistemologis, dan spiritual, mengidentifikasi
perbedaan konseptual, serta menilai implikasinya terhadap praktik spiritual kontemporer. Metode yang
digunakan adalah studi kepustakaan (/ibrary research) dengan analisis konten terhadap sumber primer dan
sekunder, meliputi literatur klasik, buku ilmiah, dan artikel jurnal terkait tauhid dan tasawuf. Hasil kajian
menunjukkan bahwa tasawuf Sunni menekankan keseimbangan antara syariat dan hakikat, praktik spiritual,
dan pendidikan akhlak, dengan pengalaman tauhid bersifat relasional dan aplikatif. Sebaliknya, tasawuf falsafi
menekankan pengalaman mistik, sintesis filsafat dan spiritualitas, melalui konsep fana’, baqga’, ittihad, hulul,
wahdat al-wujud, dan Isyraq, membangun pemahaman tauhid yang ontologis, epistemologis, dan estetis.
Perspektif filsafat Islam menegaskan tauhid sebagai prinsip holistik, mengintegrasikan kesatuan realitas
Tuhan, wahyu dan akal, serta pengalaman spiritual, membentuk paradigma hidup yang kritis, etis, dan
reflektif. Sintesis kajian ini menegaskan relevansi pemikiran tauhid lintas tradisi untuk pendidikan, praktik
spiritual, dan kebijakan sosial, dengan pendekatan holistik yang menggabungkan akal, moralitas, dan
pengalaman mistik. Penelitian ini memberikan dasar konseptual-aplikatif bagi pengembangan spiritualitas
Islam kontemporer yang rasional, etis, dan humanistik.

Kata Kunci: Tauhid; Tasawuf Sunni; Tasawuf Falsafi; Filsafat Islam; Etika Spiritual

This study examines the conceptualization of tawhid within the perspectives of Sunni Sufism, philosophical
Sufism, and Islamic philosophy, aiming to elucidate its ontological, epistemological, and spiritual dimensions,
identify conceptual differences, and assess its implications for contemporary spiritual practices. The research
employs a library research methodology, analyzing both primary and secondary sources, including classical
texts, scholarly books, and journal articles related to tawhid and Sufism. The findings indicate that Sunni
Sufism emphasizes a balance between Sharia and inner essence, spiritual practice, and moral education, with
tawhid experienced in a relational and practical manner. In contrast, philosophical Sufism integrates
mysticism with philosophical reasoning through concepts such as fana’, baqa’, ittihad, hulul, wahdat al-
wujud, and Isyraq, constructing an ontological, epistemological, and aesthetic understanding of tawhid.
Islamic philosophical perspectives position tawhid as a holistic principle, uniting the oneness of God,
revelation, reason, and spiritual experience, forming a critical, ethical, and reflective life paradigm. The
conceptual synthesis underscores the relevance of tawhid across traditions for education, spiritual practice,
and social policy, advocating a holistic approach that harmonizes reason, morality, and mystical experience.
This study provides a conceptual and applicative foundation for developing a rational, ethical, and humanistic
contemporary Islamic spirituality.

Keywords: Tawhid; Sunni Sufism,; Philosophical Sufism; Islamic Philosophy, Spiritual Ethics

Corresponding Author: godriyah20@gmail.com

How to Cite:

Hidayatulah, I. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif Tasawuf,
Filsafat, dan Ajaran Sunni. /HSAN: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam, 1(1), 11-22

This is an open access article under the CC BY-SA license

11


https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:qodriyah20@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

12  Hidayatulah, 1. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif...

PENDAHULUAN

Pemikiran tauhid merupakan inti dari seluruh ajaran Islam, menegaskan keberadaan Allah
sebagai Zat yang Maha Esa dan sumber segala realitas. Pemahaman tauhid tidak hanya
memiliki dimensi teologis, tetapi juga mencakup aspek filosofis dan spiritual, yang secara
historis dikaji melalui berbagai pendekatan, termasuk tasawuf dan filsafat Islam. Dalam konteks
ini, tasawuf hadir sebagai dimensi batin yang menekankan pembersihan jiwa, kesadaran
spiritual, dan penguatan hubungan vertikal antara manusia dan Allah (Somantri & Sitika, 2025;
Afriani, 2024). Tasawuf tidak hanya menjadi sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah,
tetapi juga menumbuhkan kesadaran etis dan humanistik, yang relevan dalam menghadapi
tantangan kehidupan modern yang penuh materialisme, krisis makna, dan alienasi spiritual.

Secara tradisional, tasawuf berkembang menjadi dua aliran utama, yaitu tasawuf Sunni
dan tasawuf falsafi. Tasawuf Sunni, sebagaimana dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti al-
Ghazali, menekankan kepatuhan terhadap syariat, pengendalian hawa nafsu, dan
pengembangan akhlak mulia sebagai jalan menuju ma’rifah (pengetahuan hakiki tentang
Tuhan) (Ghazali, 2014; Ahmad, 2022). Tauhid dalam perspektif tasawuf Sunni dipahami
sebagai penegasan transendensi Allah yang mutlak, di mana pengamalan ibadah, dzikir, dan
etika sosial menjadi manifestasi penghayatan tauhid dalam kehidupan sehari-hari (Patih, 2022;
Zulkifli & Jamaluddin, 2018). Pendekatan ini bersifat praktis dan moderat, sehingga mudah
diterima oleh masyarakat luas karena mengintegrasikan dimensi syariat dan hakikat secara
seimbang.

Di sisi lain, tasawuf falsafi muncul sebagai upaya penggabungan pengalaman mistik
dengan pendekatan filsafat dan metafisika, khususnya melalui dialog dengan tradisi filsafat
Yunani dan Persia (Knysh, 2019; Alawiyah, 2023). Tokoh seperti Ibn Arabi menekankan
konsep wahdat al-wujud, hulul, dan ittihad, yang menegaskan kesatuan realitas antara Tuhan
dan ciptaan-Nya, sehingga tauhid dalam tasawuf falsafi tidak hanya menekankan transendensi,
tetapi juga dimensi imanensi dalam relasi kosmis (Abdullah, 2023; Basri, 2022). Pendekatan
ini menimbulkan perdebatan teologis, karena konsep metafisis yang digunakan sering dianggap
kompleks dan sulit dipahami dari perspektif syariat semata. Meski demikian, tasawuf falsafi
tetap memiliki kontribusi signifikan dalam mengembangkan pemahaman filosofis dan reflektif
terhadap hakikat tauhid (Ansari, 2023; Yusuf, 2024).

Hubungan antara tasawuf dan filsafat menjadi penting untuk dipahami dalam konteks
pemikiran tauhid. Filsafat Islam, dengan pendekatan rasional dan analitis, menekankan
argumen ontologis dan epistemologis terkait eksistensi Tuhan, sifat-sifat-Nya, serta relasi-Nya
dengan alam semesta (Amrullah, 2024; Aziz, 2021). Sementara itu, tasawuf mengedepankan
pendekatan dzauq, kontemplatif, dan pengalaman batin. Integrasi antara keduanya
memungkinkan pemahaman tauhid yang lebih holistik, di mana aspek rasional dan spiritual
saling melengkapi, bukan saling bertentangan (Fathoni, 2023; Siroj, 2021). Dalam tradisi klasik
hingga kontemporer, wacana ini menunjukkan bahwa tauhid bukan sekadar dogma, tetapi
merupakan landasan epistemologis dan etis yang membentuk praktik spiritual, moralitas, dan
kesadaran sosial manusia.

Sejumlah penelitian sebelumnya menekankan perkembangan historis dan konseptual
kedua aliran tasawuf. Miswar (2019) dan Abrar & Faza (2019) menelaah aspek historis dan
intelektual tasawuf falsafi, sementara Zulkifli & Jamaluddin (2018) serta Patih (2022)
menyoroti praktik, moralitas, dan pengamalan tasawuf Sunni. Namun, kajian yang secara



I Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

komprehensif membandingkan konstruksi tauhid antara tasawuf Sunni, tasawuf falsafi, dan
perspektif filsafat masih terbatas. Kekosongan ini menunjukkan adanya kebutuhan untuk
pemetaan epistemologis yang sistematis, baik dalam dimensi teoretis, metodologis, maupun
implikasinya terhadap praktik spiritual kontemporer.

Selain itu, relevansi kajian ini semakin meningkat di era modern dan digital, di mana umat
Islam menghadapi tantangan eksistensial, dehumanisasi, dan dominasi materialisme. Studi
perbandingan pemikiran tauhid dari tiga perspektif ini diharapkan tidak hanya memperkaya

Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22 13

literatur akademik, tetapi juga memberikan panduan praktis untuk pengembangan spiritualitas
Islam yang adaptif, rasional, dan etis (Fachrizal et al., 2025; Afriani, 2024). Kajian ini
menegaskan bahwa perbedaan pendekatan dalam tasawuf dan filsafat bukanlah kontradiksi,
melainkan representasi pluralitas intelektual Islam yang mampu menjawab kebutuhan spiritual
manusia modern.

Dengan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menjelaskan
konstruksi pemikiran tauhid dalam tasawuf Sunni, tasawuf falsafi, dan perspektif filsafat; (2)
mengidentifikasi perbedaan epistemologis, teoretis, dan orientasi spiritual di antara ketiganya;
serta (3) menilai implikasi pemahaman tersebut terhadap praktik spiritual umat Islam
kontemporer. Pendekatan ini menggunakan studi kepustakaan yang kritis, komparatif, dan
filosofis, sehingga diharapkan mampu memberikan kontribusi signifikan terhadap
pengembangan studi tasawuf, filsafat Islam, dan teologi kontemporer (Somantri & Sitika, 2025;
Yusuf, 2024). Dengan demikian, artikel ini menekankan bahwa pemikiran tauhid dalam
perspektif tasawuf, filsafat, dan ajaran Sunni merupakan dialog intelektual dan spiritual yang
dinamis, yang tidak hanya membahas aspek doktrinal, tetapi juga menghidupkan praktik
spiritual, moral, dan sosial bagi umat Islam dalam menghadapi kompleksitas kehidupan
modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi kepustakaan (library research), di mana
seluruh data diperoleh melalui penelusuran literatur tanpa melibatkan pengumpulan data
lapangan. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian adalah menganalisis pemikiran tauhid
dalam perspektif tasawuf Sunni, tasawuf falsafi, dan filsafat Islam sebagaimana tercermin
dalam karya-karya tokoh klasik dan penelitian kontemporer (Somantri & Sitika, 2025;
Amrullah, 2024).

Data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer
mencakup buku ilmiah, artikel jurnal terakreditasi, dan penelitian kontemporer yang relevan
dengan konsep tauhid, tasawuf falsafi, tasawuf Sunni, serta kajian komparatif keduanya
(Fachrizal et al., 2025; Yusuf, 2024). Sumber sekunder terdiri dari karya klasik, seperti al-
Ghazali (Ihya’ Ulumuddin) dan literatur Sunni normatif yang mendasari praktik dan etika
tasawuf (Ghazali, 2014; Patih, 2022). Sumber sekunder digunakan untuk memperkuat dan
mengonfirmasi temuan dari literatur modern.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan tahapan
sistematis: (1) penelusuran literatur melalui basis data akademik, portal jurnal, dan publikasi
resmi; (2) seleksi literatur berdasarkan kriteria inklusi: relevansi terhadap tauhid dan tasawuf,
diterbitkan oleh penerbit akademik atau jurnal ilmiah; (3) klasifikasi literatur ke dalam tema



14  Hidayatulah, 1. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif...

utama, seperti konstruksi tauhid, epistemologi tasawuf, orientasi spiritual, dan konsep kunci
dalam kedua corak tasawuf.

Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi pola,
tema, dan makna utama dalam teks (Knysh, 2019; Basri, 2022). Tahapannya meliputi reduksi
data, penyajian data tematik, dan penarikan kesimpulan. Validitas penelitian dijaga melalui
triangulasi sumber, membandingkan literatur modern dan karya klasik, sehingga interpretasi
data menjadi konsisten, akurat, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Metode ini
memungkinkan pemahaman komprehensif tentang konstruksi tauhid dalam perspektif tasawuf
dan filsafat Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Konstruksi Tauhid dalam Tasawuf Sunni

Tasawuf Sunni merupakan corak tasawuf yang menekankan keseimbangan antara hakikat
batiniah dan syariat lahiriah, serta berpegang teguh pada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai
landasan utama ajaran dan praktik spiritual (Zulkifli & Jamaluddin, 2018; Patih, 2022).
Menurut Abu al-Wafa’ al-Ghanimi al-Taftazani dalam Madkhal ila al-Tasawuf al-Islam,
tasawuf Sunni bersifat moderat dan menghindari ekstremisme yang kerap muncul dalam corak
Tasawuf Falsafi, sehingga orientasinya menekankan kesederhanaan, pemurnian hati, dan
kepatuhan terhadap prinsip syariat.

Aliran ini mulai berkembang pesat pada abad ke-5 H, seiring penguatan teologi
Ahlussunnah wal Jamaah yang dipelopori Abu al-Hasan al-Asy’ari. Tokoh-tokoh sentral seperti
al-Qusyairi, al-Harawi, dan al-Ghazali memberikan kontribusi signifikan dalam
memformulasikan tasawuf Sunni yang harmonis, yaitu menjembatani dimensi hakikat dan
syariat melalui pendidikan akhlak, pengendalian hawa nafsu, dan pendekatan riyadhah (latihan
spiritual) yang sistematis (Zulkifli & Jamaluddin, 2018).

Ciri-ciri utama Tasawuf Sunni mencakup:

a.  Berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah

Semua praktik spiritual dan pengembangan moral mengacu pada wahyu, sehingga
tidak keluar dari kerangka syariat.

b.  Menghindari terminologi filsafat dan syathahat

Berbeda dari Tasawuf Falsafi yang menggunakan istilah simbolik atau metafisis,
Tasawuf Sunni menghindari ungkapan ganjil seperti hulul atau ittihad, yang
berpotensi menyesatkan masyarakat awam. Ungkapan semacam itu dianggap
sebagai pengalaman pribadi (karamah) dan tidak disebarluaskan (Zulkifli &
Jamaluddin, 2018).
c.  Dualisme relasional Tuhan—Manusia

Meskipun pengamal tasawuf dapat mendekatkan diri kepada Allah, keduanya tetap
berbeda secara esensial. Kedekatan spiritual tidak berarti persatuan ontologis.

d.  Kesinambungan hakikat dan syariat

Dimensi batiniah (fasawuf) dan lahiriah (fikih) bersinergi, memastikan bahwa
praktik spiritual tidak keluar dari aturan syariat, sekaligus menumbuhkan kesadaran
batin yang mendalam (Patih, 2022).



(J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22 15

e.  Fokus pada pendidikan akhlak dan penyucian jiwa
Melalui tahapan takhalli (membersihkan diri dari sifat buruk), fahalli (mengisi diri
dengan akhlak mulia), dan tajalli (tersingkapnya cahaya ilahi), pengamal tasawuf

Sunni berproses menuju makrifatullah, mengenal Allah secara langsung dan
menyeluruh.

Dalam konteks tauhid, Tasawuf Sunni menekankan pengenalan (ma rifat) dan
penyaksian (musyahadah) Allah secara spiritual, bukan hanya sekadar pengakuan teoretis
melalui dalil akal atau kalam (Abdullah, 2023; Fachrizal et al., 2025). Konsep ini terkadang
disebut sebagai tauhid syuhudi atau wahdatul syuhud, yang dipopulerkan oleh al-Ghazali dan
Imam Ahmad Sirhindi. Dalam pengalaman ini, individu menyadari keesaan Allah melalui
penghayatan spiritual, namun tetap memahami bahwa dirinya berbeda dari Tuhan, sehingga
tidak menimbulkan klaim persatuan ontologis yang ekstrem.

Implikasi sosial dan moral dari konstruksi tauhid Sunni sangat signifikan. Pemahaman ini
menumbuhkan akhlak mulia, ketaatan yang tulus, dan harmoni sosial, karena semua makhluk
dipandang sebagai bagian dari kesatuan ciptaan Allah. Pengamal tasawuf Sunni juga
mengembangkan kesadaran etis dalam interaksi sosial, menjadi benteng terhadap
individualisme ekstrem, serta mengintegrasikan pengetahuan teoretis (tauhid kalam) dengan
pengalaman batiniah (tasawuf).

Secara praktis, tasawuf Sunni menyempurnakan ilmu kalam dan fikih. Tauhid sebagai
konsep keesaan Allah menjadi fondasi teoretis, sementara tasawuf berfungsi sebagai sarana
pembersihan hati, dan fikih menjaga amal lahir agar tetap sesuai syariat. Dengan demikian,
perjalanan spiritual dalam tasawuf Sunni bergerak dari “mengenal Allah melalui ciptaan-Nya”
menuju “mengenal ciptaan karena mengenal Allah”, menghasilkan pengalaman makrifatullah
yang mendalam, akhlak terpuji, dan keseimbangan antara dimensi lahir dan batin (Somantri &
Sitika, 2025; Zulkifli & Jamaluddin, 2018).

2.  Konstruksi Tauhid dalam Tasawuf Falsafi

Tasawuf Falsafi merupakan corak tasawuf yang mengintegrasikan pengalaman mistik
dengan filsafat, khususnya filsafat Yunani, Persia, dan tradisi Islam klasik. Pendekatan ini
menekankan pemahaman metafisis tentang Tuhan dan ciptaan-Nya, sehingga tauhid dalam
perspektif ini tidak hanya dipahami secara normatif atau ritual, tetapi juga secara ontologis,
epistemologis, dan kosmologis (Abrar & Faza, 2019; Knysh, 2019). Tasawuf Falsafi adalah
sintesis antara rasio dan pengalaman spiritual (dzawgq), di mana filsafat memberikan kerangka
penalaran rasional, sedangkan tasawuf memberikan pengalaman batin dan intuisi (kasyf atau
syuhud) (Usman, 2022).

Secara historis, Tasawuf Falsafi berkembang pesat pada abad ke-5 hingga ke-7 H melalui
tokoh-tokoh seperti Ibn Sina, al-Suhrawardi, dan Ibn ‘Arabi. Tokoh-tokoh ini menekankan
kesatuan eksistensial antara Tuhan dan realitas ciptaan (wahdat al-wujud), sekaligus
mempertahankan praktik spiritual dan etika yang berlandaskan pengalaman mistik. Meskipun
demikian, corak ini berbeda dengan tasawuf murni atau filsafat murni, Tasawuf Falsafi
merupakan bentuk sintesis konseptual yang menggunakan istilah simbolik atau metaforis,
sering disebut syathahiyyat, untuk mengekspresikan pengalaman fana dan kesatuan spiritual
(Miswar, 2019).

Sejarah mencatat awal kemunculan Tasawuf Falsafi melalui al-Hallaj (abad ke-3 H), yang
mengekspresikan pengalaman spiritualnya melalui istilah kontroversial seperti hulul dan



16  Hidayatulah, 1. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif...

ungkapan “Ana al-Haqq”. Perkembangan berikutnya pada abad ke-5 H memunculkan kritik
dari al-Ghazali terhadap kecenderungan tasawuf yang dipengaruhi filsafat, terutama
Neoplatonisme, yang dianggap menyimpang dari prinsip kesederhanaan dan syariat. Al-
Ghazali kemudian menengahi konflik antara fugaha, sufi falsafi, dan sufi Sunni dengan
menekankan keseimbangan antara syariat, hakikat, dan akhlak, sehingga lahirlah tasawuf
moderat yang lebih diterima secara luas (Miswar, 2019).

Dalam kerangka filosofis, tauhid dalam Tasawuf Falsafi dipahami melalui beberapa
dimensi:

a.  Tauhid Ontologis

Konsep filsafat Islam yang menegaskan bahwa Tuhan (Allah) adalah Realitas Hakiki dan
sumber tunggal segala eksistensi. Seluruh fenomena di alam semesta, baik materi maupun
spiritual, memiliki akar dan tujuan akhir pada Tuhan, sehingga membentuk kerangka teosentris
yang integral dan menolak dualisme maupun materialisme. Dalam perspektif ini, pemahaman
teologis tidak hanya bersifat normatif, tetapi menjadi landasan untuk mengarahkan seluruh
aktivitas manusia, menjadikan kehidupan sebagai bentuk pengabdian dan ibadah.

Hakikat realitas dalam tauhid ontologis menegaskan kesatuan antara Tuhan dan ciptaan-
Nya, mengintegrasikan ilmu wahyu (rnagliyah) dan ilmu rasional (agliyah) secara koheren.
Integrasi ini memungkinkan manusia mengenal Allah melalui akal dan pengalaman spiritual,
sekaligus menerapkan prinsip-prinsip Ilahi dalam kehidupan sehari-hari. Implikasi praktisnya
meliputi pengembangan etika, moral, dan sistem kehidupan yang berkeadilan, seperti ekonomi
yang adil dan berkelanjutan, serta pendidikan yang menggabungkan aspek rasional dan
spiritual.

Konsep ini juga relevan dalam pengembangan filsafat Islam modern, sebagai kerangka
untuk menanggapi tantangan kontemporer, termasuk sekularisme, dengan pendekatan
multidimensional dan kritis. Dalam konteks tasawuf falsafi, tauhid ontologis sejalan dengan
gagasan wahdat al-wujud, yang menekankan bahwa eksistensi seluruh makhluk bergantung
pada Tuhan, sehingga pengalaman spiritual menjadi sarana untuk menyadari kesatuan hakiki
antara manusia, alam, dan Tuhan (Alawiyah, 2023; Ansari, 2023).

b.  Tauhid Epistemologis

Konsep sentral dalam epistemologi Islam yang menegaskan bahwa seluruh pengetahuan
bersumber dari dan kembali kepada Allah SWT. Paradigma ini menyatukan wahyu (Al-Qur’an)
dan akal (ilmu empiris) dalam satu kesatuan yang integral, menolak dikotomi antara sains dan
spiritualitas yang lazim dalam epistemologi sekuler Barat. Tauhid epistemologis menempatkan
keesaan Tuhan sebagai landasan fundamental dalam memperoleh, memahami, dan
mengamalkan ilmu, sehingga proses ilmiah sekaligus menjadi jalan menuju makrifatullah
(mengenal Allah).

Prinsip utama konsep ini meliputi: (1) Integrasi wahyu dan akal, yang memastikan ilmu
selalu berorientasi nilai Ilahi dan tidak bebas dari tanggung jawab moral; (2) Kesatuan realitas,
di mana alam semesta dipandang sebagai manifestasi tunggal ciptaan Tuhan; dan (3) Ilmu
sebagai sarana moral dan spiritual, bukan sekadar fakta objektif, tetapi sebagai alat pembinaan
akhlak dan peradaban yang Islami.

Beberapa konsep sentral dalam Tasawuf Falsafi meliputi:

(1) Fana’ dan Baqa’

Secara bahasa, fana’ berarti hancur, lenyap, atau musnah, sedangkan baga’ berarti
kekal, tetap, atau abadi. Konsep ini diperkenalkan dan dikembangkan secara sistematis



(J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22 17

oleh Abu Yazid al-Busthami sebagai tahapan lanjutan dari ma rifat (pengenalan Allah)
dan mahabbah (cinta kepada Allah). Dalam kerangka Tasawuf Falsafi, fana’ merujuk
pada hilangnya kesadaran diri pribadi (al-fana’ an-nafs), di mana wujud jasmani dan ego

individu seakan sirna, meninggalkan wujud ruhani yang sepenuhnya tertuju kepada Allah.
Proses ini menandai tahap awal dalam pencapaian kebersatuan spiritual dengan Tuhan.

Setelah mengalami fana’, muncul baga’, yakni keberlanjutan eksistensi dalam
kesadaran dan keterhubungan dengan Allah. Tahap baga’ menandai transisi dari
ketiadaan diri individual menuju hidup yang sejati, di mana eksistensi seorang sufi berada
dalam dimensi spiritual yang harmonis dengan kehendak Ilahi. Abu Yazid al-Busthami
menekankan bahwa fana’ bukan sekadar pelenyapan diri dari dunia dan makhluk, tetapi
merupakan sarana untuk mengenal Allah melalui diri sendiri, sementara baga’
memastikan bahwa kesadaran spiritual yang diperoleh tidak hilang, melainkan menetap
dan membimbing perilaku, akhlak, dan pengalaman mistik.

Konsep fana’ dan baga’ bukan hanya metode spiritual, tetapi kerangka filosofis
yang mengarahkan individu pada makrifatullah, yakni pengenalan dan pengalaman
langsung terhadap keesaan Allah, sekaligus menjadi dasar untuk integrasi etika, moral,
dan eksistensi yang selaras dengan hakikat realitas (Usman, 2022).

(2) [Ittihad

Konsep ittihad merupakan kelanjutan logis dari tahapan fana’ dan baga’ dalam
perjalanan spiritual seorang sufi. Konsep ini berangkat dari keyakinan bahwa jiwa
manusia merupakan pancaran dari nur [llahi (cahaya Ilahi), sehingga memungkinkan
tercapainya pengalaman penyatuan spiritual dengan Tuhan. Menurut Sholihin (2005),
ittihad merujuk pada tingkatan di mana seorang sufi merasakan kesatuan dengan Allah,
di mana yang mencintai dan yang dicintai menjadi satu. Secara hakikat, ittihad tidak
menghapus perbedaan ontologis antara manusia dan Tuhan; keduanya tetap berbeda
secara eksistensial. Namun, pengalaman batiniah sufi pada tahap ini menampilkan
intensitas kesadaran spiritual yang tinggi, di mana identitas pribadi seakan melebur dalam
kesadaran akan keesaan Allah. Proses ittihad terjadi setelah seorang sufi menempuh tahap
fana’ an-nafs, yakni lenyapnya kesadaran diri pribadi, dan memasuki baga’, eksistensi
yang berlangsung dalam kesadaran penuh akan Allah.

Dalam kerangka Tasawuf Falsafi, ittithad menegaskan bahwa pengalaman spiritual
bukan sekadar akumulasi ritual atau pengetahuan teoretis, tetapi juga pengalaman
transformatif yang mengintegrasikan aspek rasional, intuisi, dan mistik. Tahap ini
membimbing sufi untuk memahami hakikat realitas, memperkuat akhlak, dan
membangun keselarasan antara diri, ciptaan, dan Pencipta, sehingga ittthad menjadi
fondasi filosofis dan spiritual bagi pencapaian makrifatullah (Usman, 2022).

(3)  Hulul

Konsep hulul dapat dibedakan dari tahapan fana’, baqa’, dan ittihad. Jika fana’
membawa Abu Yazid al-Busthami pada ittihad, bagi al-Hallaj, tahap fana’ mendorongnya
hingga munculnya pengalaman hulul. Menurut Abu Nasr ath-Thusi, hulul adalah
keyakinan bahwa Tuhan memilih tubuh manusia tertentu sebagai wadah kehadiran-Nya
setelah sifat kemanusiaan yang melekat dalam tubuh tersebut dilenyapkan.

Dalam konteks ini, al-Hallaj mengungkapkan pengalamannya melalui ungkapan
kontroversial “Ana al-Haqq” (Akulah yang Maha Benar), yang mencerminkan penyatuan
sifat ketuhanan dengan sifat kemanusiaan secara spiritual. Hul/u/ menekankan perjumpaan



18

Hidayatulah, 1. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif...

rohaniah antara manusia dan Tuhan, di mana manusia menjadi medium manifestasi
kehadiran Ilahi. Namun, ulama berbeda dalam menafsirkan konsep ini: al-Taftazani
menegaskan bahwa hulul harus dipahami secara simbolis (majazi), bukan secara literal,
sehingga pengalaman tersebut merupakan ekspresi spiritual dan metaforis dari kedekatan
dengan Tuhan, bukan identitas manusia yang menjadi Tuhan.

Secara filosofis, hulul menandai pergeseran dari pemahaman normatif tauhid
menuju pengalaman mistik yang mendalam, sekaligus menunjukkan ketegangan antara
pengalaman batiniah sufi dan interpretasi teologis ortodoks. Konsep ini menekankan
pentingnya bimbingan guru (murshid) dan konteks literatur klasik untuk menghindari
salah tafsir dalam praktik spiritual, sehingga pengamalnya mampu menyelaraskan
pengalaman mistik dengan prinsip syariat dan etika spiritual (Abrar & Faza, 2019).

(4) Wahdat al-Wujud

Kelanjutan logis dari konsep hulul dan menjadi salah satu tonggak utama pemikiran
Tasawuf Falsafi yang dikembangkan oleh Muhyiddin Ibn Arabi. Konsep ini menegaskan
bahwa seluruh realitas, alam semesta dan Allah, pada hakikatnya merupakan satu
kesatuan. Menurut Ahmad Amin, wahdat al-wujud menyiratkan bahwa alam dan Tuhan
adalah satu, sedangkan Ibrahim Hilal menekankan bahwa keberagaman fenomena
hanyalah manifestasi dari satu hakikat tunggal, yakni Allah. Alam bukan entitas yang
terpisah, melainkan cerminan kehadiran Tuhan yang ingin menyaksikan eksistensi-Nya
di luar diri-Nya.

Ibn Arabi menekankan bahwa wujud makhluk hanyalah derivasi dari wujud Tuhan,
sehingga seluruh realitas bersifat relatif dan bergantung sepenuhnya pada Realitas Hakiki
(Allah). Fenomena alam yang tampak nyata bukanlah wujud independen, melainkan
ekspresi dari satu eksistensi absolut. Konsep ini membawa implikasi filosofis dan mistik:
pengalaman spiritual seorang sufi tidak sekadar melihat Allah sebagai pencipta terpisah,
tetapi menyadari keterhubungan eksistensial seluruh makhluk dengan-Nya.

Karena kompleksitasnya, wahdat al-wujud tidak diperkenalkan secara luas kepada
masyarakat awam, untuk menghindari salah tafsir yang bisa menimbulkan ekstremisme
spiritual atau pemahaman metafisis yang menyimpang. Konsep ini menegaskan posisi
manusia sebagai subjek yang menyadari ketergantungan eksistensial pada Tuhan melalui
kontemplasi, refleksi, dan pengalaman mistik yang mendalam (Abrar & Faza, 2019).

(5) Isyraq (Tasawuf Cahaya) dalam Pemikiran Suhrawardi

Konsep Isyrag dikembangkan oleh Suhrawardi al-Maqtul sebagai sintesis antara
filsafat dan tasawuf, dengan landasan metafisik yang berpijak pada prinsip cahaya (nur
al-mutlaq) sebagai sumber segala eksistensi. Pemikiran ini dituangkan dalam karya
monumentalnya, Hikmah al-Isyraq, yang menggabungkan rasio filosofis dan pengalaman
mistik (dzawq), sehingga intelektualitas dan spiritualitas saling melengkapi.

Menurut Suhrawardi, segala sesuatu yang ada di alam semesta merupakan
manifestasi dari cahaya mutlak, yang merupakan Realitas Hakiki. Setiap tingkatan
ciptaan memiliki intensitas cahaya yang berbeda, mencerminkan hierarki kosmik dari
yang paling murni (Tuhan) hingga yang paling rendah (makhluk material). Pandangan ini
memadukan pemahaman ontologis dengan estetika spiritual, di mana cahaya bukan hanya
simbol metaforis, tetapi realitas esensial yang dapat dialami melalui kontemplasi dan
intuisi batin.



I Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

Isyraq menekankan hubungan harmonis antara akal dan rasa: akal berfungsi
memahami struktur dan hukum alam, sementara rasa (kasyf atau pengalaman spiritual)
memungkinkan pemahaman eksistensi Tuhan secara langsung. Dengan demikian, Isyraq

Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22 19

menjadi pendekatan epistemologis yang menyatukan pengetahuan rasional dan
pengalaman mistik, sekaligus menawarkan kerangka untuk memahami tauhid secara
ontologis, epistemologis, dan estetis. Implikasi dari konsep ini terlihat pada integrasi
ilmu, filsafat, dan pengalaman batin dalam kehidupan sufi, serta kemampuan untuk
memandang seluruh realitas sebagai cerminan kesatuan Tuhan, yang menuntun pada
makrifatullah secara menyeluruh (Suhrawardi, 1990; Miswar, 2019).

Tokoh penting dalam pengembangan konsep ini antara lain Ismail Raji al-Faruqi, yang
menekankan Islamisasi ilmu melalui prinsip tauhid, serta Syed Muhammad Naquib al-Attas,
yang menegaskan integrasi religius dan ilmiah dalam pendidikan. Implikasi praktisnya terlihat
pada pendidikan, sains, teknologi, dan pembentukan karakter, di mana setiap aktivitas ilmiah
dan sosial diarahkan untuk mewujudkan keadilan, tanggung jawab ekologis, dan keseimbangan
hidup. Dengan pendekatan ini, pengamal memperoleh pemahaman reflektif, kritis, dan
sistematis tentang hakikat wujud, sekaligus menyelaraskan ilmu dengan nilai spiritual dan
moral (Usman, 2022; Siroj, 2021).

c.  Tauhid Estetis dan Spiritual

Konsep yang menegaskan bahwa keindahan (estetika) dalam Islam bukan sekadar
manifestasi fisik, melainkan refleksi dari keesaan Allah (tauhid) yang membawa pengalaman
spiritual mendalam. Keindahan hakiki berasal dari Allah, Sang Maha Indah (A/-Jamil),
sehingga seluruh fenomena indah di alam semesta merupakan manifestasi kesempurnaan-Nya.
Dalam perspektif ini, seni dan aktivitas estetika, seperti kaligrafi, arsitektur, pola geometris,
yang didesain untuk mengarahkan kesadaran manusia pada kontemplasi dan pemahaman
hakikat keesaan Allah, bukan sekadar apresiasi visual atau hiburan.

Seni Islam bersifat repetitif dan abstrak (anikonisme), sehingga mendorong penglihatan
batin (bashirah) untuk mengalami pengalaman transenden. Aktivitas estetika ini menjadi sarana
dakwah dan refleksi spiritual, menumbuhkan kesadaran akan keterhubungan eksistensial
manusia dengan Tuhan. Dengan praktik riyadhah dan kontemplasi, pengamal ajaran khususnya
sufi falsafi, mengalami fana’ (peleburan diri ke dalam Tuhan) dan i#tihad (persatuan metafisis),
berbeda dengan Tasawuf Sunni yang menekankan dualisme relasional.

Inti dari tauhid estetis dan spiritual adalah melihat keindahan sebagai jalan spiritual untuk
mengenal, mengagungkan, dan merasakan kehadiran Allah dalam setiap fenomena.
Pengalaman ini menegaskan bahwa seluruh karya dan aktivitas estetis yang diarahkan pada
Tuhan menjadi ibadah dan sarana pengembangan kesadaran eksistensial, sehingga manusia
mampu memahami bahwa pencipta segala bentuk indah adalah Allah SWT, dan pengalaman
estetika menjadi perenungan hakikat ketuhanan (Basri, 2022; Ghazali, 2014).

Implikasi sosial dan moral dari Tasawuf Falsafi menekankan toleransi, empati, dan
kesadaran universal atas kesatuan realitas, meski sifatnya abstrak dan membutuhkan bimbingan
guru atau teks klasik sebagai pedoman (Patih, 2022; Zaenudin, 2024). Secara komparatif,
Tauhid Tasawuf Falsafi menekankan kesatuan ontologis, sedangkan Tasawuf Sunni
menekankan dualisme relasional dan keterikatan pada syariat. Perbedaan ini memengaruhi
pemahaman spiritual: Falsafi bersifat kontemplatif-abstrak, Sunni bersifat praktis dan aplikatif.



20 Hidayatulah, 1. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif ...

Kedua corak, meski berbeda, tetap memiliki tujuan sama: membersihkan hati, mengenal Allah,
dan membimbing perilaku moral. Tasawuf Falsafi merupakan konstruksi tauhid yang
menggabungkan rasio, intuisi, dan pengalaman mistik, membentuk pemahaman teoretis, etis,
dan eksistensial tentang Tuhan dan ciptaan, sekaligus menyediakan kerangka kosmologis yang
menghubungkan manusia, alam, dan Tuhan (Siroj, 2021; Abdullah, 2023; Fathoni, 2023).

3.  Perspektif Filsafat Islam tentang Tauhid

Filsafat Islam memandang tauhid (tawhid) bukan sekadar doktrin teologis, tetapi sebagai
prinsip fundamental yang menjadi landasan holistik dalam memahami realitas, ilmu
pengetahuan, dan praktik etis. Tauhid menegaskan kesatuan mutlak Allah (al-Haqq) sebagai
Realitas Hakiki, sedangkan seluruh ciptaan merupakan manifestasi-Nya yang bersifat relatif
dan bergantung sepenuhnya pada wujud Tuhan (Alawiyah, 2023; Ansari, 2023). Dengan
demikian, filsafat Islam menolak dualisme antara materi dan spiritual, menjadikan Tuhan
sebagai pusat dan sumber semua eksistensi, pengalaman, dan pengetahuan.

Secara ontologis, tauhid menekankan keterhubungan esensial antara Tuhan dan ciptaan.
Alam semesta dipahami sebagai tanda kebesaran Allah, sehingga eksistensi makhluk bukan
independen, melainkan refleksi dari Realitas Ilahi. Dimensi epistemologis menekankan
integrasi wahyu (nagqliyah) dan akal (agliyah), sehingga ilmu pengetahuan tidak bebas nilai,
melainkan sarana untuk mencapai makrifatullah (Usman, 2022; Siroj, 2021). Ilmu yang
dibangun di atas tauhid memandu manusia untuk berpikir reflektif, kritis, dan sistematis,
sekaligus mengarahkan praktik sosial, pendidikan, dan ekonomi pada nilai moral dan spiritual
yang Islami. Secara estetis dan spiritual, tauhid menuntun manusia untuk mengalami kehadiran
Allah dalam setiap fenomena melalui kontemplasi, seni, dan pengalaman batiniah. Konsep-
konsep filsafat tasawuf seperti fana’, baga’, ittihad, hulul, wahdat al-wujud, dan Isyrag menjadi
sarana memahami kesatuan Tuhan secara mendalam, mengintegrasikan rasio, intuisi, dan
pengalaman mistik (Abrar & Faza, 2019; Basri, 2022; Ghazali, 2014; Miswar, 2019).

Tokoh-tokoh seperti Al-Ghazali menekankan tauhid sebagai pengakuan ketuhanan
transenden, Ismail Raji al-Faruqi menegaskan ummatisme berbasis tauhid sebagai fondasi
etika, pendidikan, dan pembangunan peradaban, sementara Gus Dur memperluas tauhid sebagai
prinsip inklusivitas, pluralisme, dan keadilan sosial. Implikasinya, tauhid dalam filsafat Islam
membentuk paradigma hidup (worldview) yang menyatukan dimensi ontologis, epistemologis,
dan spiritual; menjadikan ilmu, akhlak, dan tindakan manusia berorientasi pada pengenalan dan
pengabdian kepada Allah serta kemaslahatan umat secara holistik (Fathoni, 2023).

4.  Sintesis Konseptual Tauhid dalam Filsafat Islam
Pemahaman holistik tentang tauhid sebagai fondasi teologis, filosofis, dan spiritual.

Hubungan antar-disiplin: tasawuf, filsafat, dan syariat sebagai kesatuan sistem pemikiran Islam.

Kesimpulan sementara mengenai kekayaan intelektual dan relevansi pemikiran tauhid lintas

tradisi.

a.  Dimensi Ontologis: Realitas dan Kesatuan Tuhan Tauhid ontologis menegaskan bahwa
Allah adalah Realitas Hakiki (al-Haqq), sedangkan seluruh ciptaan merupakan
manifestasi-Nya (Alawiyah, 2023; Ansari, 2023). Alam semesta bukan entitas
independen, melainkan tanda dan refleksi kebesaran Tuhan. Perspektif ini menolak
dualisme antara materi dan spiritual, sehingga eksistensi makhluk bersifat relatif dan
bergantung pada Tuhan. Konsep-konsep seperti wahdat al-wujud (Ibn ‘Arabi) dan hulul



I Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

(al-Hallaj) menjadi instrumen filosofis untuk memahami kesatuan Tuhan secara
eksistensial.

Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22 21

b.  Dimensi Epistemologis: Integrasi Wahyu dan Akal Tauhid epistemologis menekankan
kesatuan sumber ilmu, yaitu wahyu (Al-Qur’an) dan akal (ilmu empiris), membentuk
kerangka pengetahuan yang tidak terpisahkan dari nilai Ilahi (Usman, 2022; Siroj, 2021).
Ilmu dalam Islam berfungsi untuk memahami realitas, membimbing perilaku moral, dan
mengembangkan peradaban (ummatisme Al-Faruqi), bukan sekadar pencapaian material
atau eksperimental. Hal ini menghasilkan pendekatan ilmiah yang reflektif, kritis, dan
sistematis.

c.  Dimensi Estetis dan Spiritual: Pengalaman Kesadaran Tuhan Tauhid estetis dan spiritual
menekankan pengalaman langsung terhadap kehadiran Allah melalui kontemplasi, seni,
dan praktik batin (fana’-baqa’, ittihad, Isyraq) (Abrar & Faza, 2019; Basri, 2022). Seni
Islam, kontemplasi, dan riyadhah menjadi media untuk menyadari kesatuan Tuhan,
menjadikan pengalaman estetika sebagai ibadah dan sarana dakwah.

d.  Integrasi dan Aplikasi Praktis Sintesis ketiga dimensi ini membentuk paradigma hidup
(worldview) Islam:

. Ontologi — Etika & Sosial: Kesadaran akan kesatuan Tuhan mendorong keadilan,
empati, dan tanggung jawab universal.

. Epistemologi — Pendidikan & Ilmu: Ilmu dipahami sebagai sarana mengenal
Allah, membangun karakter, dan mengembangkan peradaban.

. Estetika-Spiritual — Spiritualitas & Seni: Menumbuhkan kesadaran batin,

memperkaya pengalaman mistik, dan menegaskan makna ibadah dalam kehidupan
sehari-hari.

KESIMPULAN

Hasil kajian kritis menunjukkan bahwa pemikiran tauhid dalam perspektif tasawuf Sunni,
tasawuf falsafi, dan filsafat Islam membentuk fondasi teologis, filosofis, dan spiritual yang
holistik. Tasawuf Sunni menekankan keseimbangan antara hakikat batiniah dan syariat lahiriah,
dualisme relasional manusia-Tuhan, serta integrasi praktik ibadah, riyadhah, dan
pengembangan akhlak, menghasilkan pengalaman spiritual yang moderat dan aplikatif.
Tasawuf falsafi menekankan sintesis pengalaman mistik dan filsafat melalui konsep fana’,
baga’, ittihad, hulul, dan wahdat al-wujud, menegaskan kesatuan eksistensial Tuhan dan
ciptaan. Perspektif filsafat Islam menegaskan tauhid sebagai prinsip fundamental yang
menyatukan dimensi ontologis, epistemologis, dan estetis-spiritual, menjadikan Allah sebagai
pusat realitas, ilmu, dan etika, sekaligus membimbing manusia dalam pengembangan moral,
pendidikan, dan kehidupan sosial. Sintesis konseptual ini menegaskan bahwa pemahaman
tauhid melampaui sekadar doktrin teologis, mencakup refleksi, pengalaman batin, dan
penerapan etis yang integral dalam kehidupan umat Islam.

Oleh karena itu, pemikiran tauhid sebaiknya diintegrasikan dalam pendidikan, praktik
spiritual, dan kebijakan sosial kontemporer melalui pendekatan holistik yang menyinergikan
syariat, hakikat, dan filsafat. Pendidikan Islam diarahkan untuk membentuk individu berakhlak,
kritis, dan sadar sosial, sementara praktik tasawuf perlu bimbingan guru dan literatur klasik
agar pemahaman tauhid tetap reflektif, aplikatif, dan berkontribusi nyata pada kesejahteraan
umat.



22  Hidayatulah, 1. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif...

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Allah SWT atas rahmat dan hidayah-Nya
artikel ini dapat diselesaikan. Terima kasih juga kepada rekan sejawat, dan semua pihak yang
telah memberikan dukungan, masukan, dan motivasi. Semoga karya ini bermanfaat bagi
pengembangan ilmu, praktik spiritual, dan pemahaman tauhid dalam pendidikan Islam
kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, A. (2023). Pemikiran tasawuf falsafi dan integrasi filsafat Islam. Jakarta: Pustaka
[Imu.

Abrar, R., & Faza, N. (2019). Pemikiran mistik dan filsafat Islam: Analisis wahdat al-wujud
dan hulul. Jakarta: Pustaka Edukasi.

Ahmad, M. (2022). Tasawuf Sunni dan implementasi akhlak mulia dalam kehidupan sehari-
hari. Bandung: Pustaka Ilmu.

Afriani, N. (2024). Tasawuf dan etika humanistik dalam Islam modern. Jakarta: Pustaka
Edukasi.

Alawiyah, R. (2023). Wahdat al-wujud dan perspektif filsafat Islam kontemporer. Malang:
Universitas Islam Press.

Amrullah, H. (2024). Filsafat Islam dan epistemologi tauhid: Analisis teoretis dan kontemporer.
Jakarta: Pustaka Filsafat. Ansari, S. (2023). Konsep metafisika dalam tasawuf falsafi:
Sebuah telaah kritis. Jakarta: Pustaka Islam.

Aziz, A. (2021). Dimensi rasional dalam filsafat Islam: Ontologi dan epistemologi tauhid.
Jakarta: Pustaka Ilmu.

Basri, H. (2022). Tasawuf falsafi dan pengalaman spiritual: Perspektif kontemplatif.
Yogyakarta: Pustaka Studi Islam.

Fachrizal, F., Hidayat, R., & Lubis, M. (2025). Pemikiran Islam kontemporer dan tantangan
spiritual modern. Jakarta: Pustaka Edukasi.

Fathoni, R. (2023). Integrasi filsafat dan tasawuf dalam memahami tauhid. Jakarta: Penerbit
Akademik.

Ghazali, A. H. (2014). Thya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. Knysh, A. (2019).
Islamic mysticism: A critical survey of philosophical Sufism. New York: Routledge.

Miswar, M. (2019). Tasawuf falsafi dalam perspektif sejarah dan filsafat. Jakarta: Pustaka
Filsafat.

Patih, S. (2022). Tasawuf Sunni: Praktik spiritual dan moralitas. Jakarta: Pustaka Ilmu. Siroj,
A. (2021). Epistemologi Islam dan integrasi wahyu-akal. Bandung: Pustaka Filsafat.

Somantri, D., & Sitika, R. (2025). Spiritualitas Islam kontemporer: Perspektif tasawuf dan
filsafat. Jakarta: Pustaka Edukasi.

Usman, R. (2022). Pengalaman mistik dalam perspektif tasawuf falsafi: Fana’, baqa’, dan
ittihad. Bandung: Pustaka [lmu.

Yusuf, F. (2024). Perbandingan tasawuf Sunni dan falsafi: Telaah filosofis dan historis. Jakarta:
Pustaka Studi Islam.

Zaenudin, F. (2024). Tauhid dan etika spiritual dalam perspektif kontemporer. Jakarta: Pustaka
Edukasi.

Zulkifli, H., & Jamaluddin, M. (2018). Pengamalan tasawuf Sunni dalam kehidupan sosial.
Jakarta: Pustaka Ilmu.



