
 

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam 
Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22 
https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi 
 

e–ISSN: XXX-XXX 
p–ISSN: XXX-XXX 

 

11 

Pemikiran Tauhid dalam Perspektif Tasawuf, Filsafat, dan 

Ajaran Sunni 
 

Ibnu Said Hidayatulah *1, Nanda Siti Mardiah 2, Kurnia Nurmayanti 3 
1 UIN Raden Intan Lampung, Indonesia 

2,3 STAI Al-Anwar Sarang Rembang, Indonesia 

 

Received: 08-04-2025 Revised: 17-04-2025 Accepted: 25-05-2025 

 

Abstrak 
Penelitian ini membahas konstruksi pemikiran tauhid dalam perspektif tasawuf Sunni, tasawuf falsafi, dan 

filsafat Islam, dengan tujuan menjelaskan dimensi ontologis, epistemologis, dan spiritual, mengidentifikasi 

perbedaan konseptual, serta menilai implikasinya terhadap praktik spiritual kontemporer. Metode yang 

digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan analisis konten terhadap sumber primer dan 

sekunder, meliputi literatur klasik, buku ilmiah, dan artikel jurnal terkait tauhid dan tasawuf. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa tasawuf Sunni menekankan keseimbangan antara syariat dan hakikat, praktik spiritual, 

dan pendidikan akhlak, dengan pengalaman tauhid bersifat relasional dan aplikatif. Sebaliknya, tasawuf falsafi 

menekankan pengalaman mistik, sintesis filsafat dan spiritualitas, melalui konsep fana’, baqa’, ittihad, hulul, 

wahdat al-wujud, dan Isyraq, membangun pemahaman tauhid yang ontologis, epistemologis, dan estetis. 

Perspektif filsafat Islam menegaskan tauhid sebagai prinsip holistik, mengintegrasikan kesatuan realitas 

Tuhan, wahyu dan akal, serta pengalaman spiritual, membentuk paradigma hidup yang kritis, etis, dan 

reflektif. Sintesis kajian ini menegaskan relevansi pemikiran tauhid lintas tradisi untuk pendidikan, praktik 

spiritual, dan kebijakan sosial, dengan pendekatan holistik yang menggabungkan akal, moralitas, dan 

pengalaman mistik. Penelitian ini memberikan dasar konseptual-aplikatif bagi pengembangan spiritualitas 

Islam kontemporer yang rasional, etis, dan humanistik. 

Kata Kunci: Tauhid; Tasawuf Sunni; Tasawuf Falsafi; Filsafat Islam; Etika Spiritual 

This study examines the conceptualization of tawhid within the perspectives of Sunni Sufism, philosophical 

Sufism, and Islamic philosophy, aiming to elucidate its ontological, epistemological, and spiritual dimensions, 

identify conceptual differences, and assess its implications for contemporary spiritual practices. The research 

employs a library research methodology, analyzing both primary and secondary sources, including classical 

texts, scholarly books, and journal articles related to tawhid and Sufism. The findings indicate that Sunni 

Sufism emphasizes a balance between Sharia and inner essence, spiritual practice, and moral education, with 

tawhid experienced in a relational and practical manner. In contrast, philosophical Sufism integrates 

mysticism with philosophical reasoning through concepts such as fana’, baqa’, ittihad, hulul, wahdat al-

wujud, and Isyraq, constructing an ontological, epistemological, and aesthetic understanding of tawhid. 

Islamic philosophical perspectives position tawhid as a holistic principle, uniting the oneness of God, 

revelation, reason, and spiritual experience, forming a critical, ethical, and reflective life paradigm. The 

conceptual synthesis underscores the relevance of tawhid across traditions for education, spiritual practice, 

and social policy, advocating a holistic approach that harmonizes reason, morality, and mystical experience. 

This study provides a conceptual and applicative foundation for developing a rational, ethical, and humanistic 

contemporary Islamic spirituality. 

Keywords: Tawhid; Sunni Sufism; Philosophical Sufism; Islamic Philosophy; Spiritual Ethics 

Corresponding Author: qodriyah20@gmail.com  

How to Cite: 

Hidayatulah, I. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif Tasawuf, 

Filsafat, dan Ajaran Sunni. IHSAN: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam, 1(1), 11-22 

This is an open access article under the CC BY-SA license  

 

  

https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:qodriyah20@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  Hidayatulah, I. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif…  12 

PENDAHULUAN 

Pemikiran tauhid merupakan inti dari seluruh ajaran Islam, menegaskan keberadaan Allah 

sebagai Zat yang Maha Esa dan sumber segala realitas. Pemahaman tauhid tidak hanya 

memiliki dimensi teologis, tetapi juga mencakup aspek filosofis dan spiritual, yang secara 

historis dikaji melalui berbagai pendekatan, termasuk tasawuf dan filsafat Islam. Dalam konteks 

ini, tasawuf hadir sebagai dimensi batin yang menekankan pembersihan jiwa, kesadaran 

spiritual, dan penguatan hubungan vertikal antara manusia dan Allah (Somantri & Sitika, 2025; 

Afriani, 2024). Tasawuf tidak hanya menjadi sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah, 

tetapi juga menumbuhkan kesadaran etis dan humanistik, yang relevan dalam menghadapi 

tantangan kehidupan modern yang penuh materialisme, krisis makna, dan alienasi spiritual.  

Secara tradisional, tasawuf berkembang menjadi dua aliran utama, yaitu tasawuf Sunni 

dan tasawuf falsafi. Tasawuf Sunni, sebagaimana dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti al-

Ghazali, menekankan kepatuhan terhadap syariat, pengendalian hawa nafsu, dan 

pengembangan akhlak mulia sebagai jalan menuju ma’rifah (pengetahuan hakiki tentang 

Tuhan) (Ghazali, 2014; Ahmad, 2022). Tauhid dalam perspektif tasawuf Sunni dipahami 

sebagai penegasan transendensi Allah yang mutlak, di mana pengamalan ibadah, dzikir, dan 

etika sosial menjadi manifestasi penghayatan tauhid dalam kehidupan sehari-hari (Patih, 2022; 

Zulkifli & Jamaluddin, 2018). Pendekatan ini bersifat praktis dan moderat, sehingga mudah 

diterima oleh masyarakat luas karena mengintegrasikan dimensi syariat dan hakikat secara 

seimbang. 

Di sisi lain, tasawuf falsafi muncul sebagai upaya penggabungan pengalaman mistik 

dengan pendekatan filsafat dan metafisika, khususnya melalui dialog dengan tradisi filsafat 

Yunani dan Persia (Knysh, 2019; Alawiyah, 2023). Tokoh seperti Ibn Arabi menekankan 

konsep wahdat al-wujud, hulul, dan ittihad, yang menegaskan kesatuan realitas antara Tuhan 

dan ciptaan-Nya, sehingga tauhid dalam tasawuf falsafi tidak hanya menekankan transendensi, 

tetapi juga dimensi imanensi dalam relasi kosmis (Abdullah, 2023; Basri, 2022). Pendekatan 

ini menimbulkan perdebatan teologis, karena konsep metafisis yang digunakan sering dianggap 

kompleks dan sulit dipahami dari perspektif syariat semata. Meski demikian, tasawuf falsafi 

tetap memiliki kontribusi signifikan dalam mengembangkan pemahaman filosofis dan reflektif 

terhadap hakikat tauhid (Ansari, 2023; Yusuf, 2024). 

Hubungan antara tasawuf dan filsafat menjadi penting untuk dipahami dalam konteks 

pemikiran tauhid. Filsafat Islam, dengan pendekatan rasional dan analitis, menekankan 

argumen ontologis dan epistemologis terkait eksistensi Tuhan, sifat-sifat-Nya, serta relasi-Nya 

dengan alam semesta (Amrullah, 2024; Aziz, 2021). Sementara itu, tasawuf mengedepankan 

pendekatan dzauq, kontemplatif, dan pengalaman batin. Integrasi antara keduanya 

memungkinkan pemahaman tauhid yang lebih holistik, di mana aspek rasional dan spiritual 

saling melengkapi, bukan saling bertentangan (Fathoni, 2023; Siroj, 2021). Dalam tradisi klasik 

hingga kontemporer, wacana ini menunjukkan bahwa tauhid bukan sekadar dogma, tetapi 

merupakan landasan epistemologis dan etis yang membentuk praktik spiritual, moralitas, dan 

kesadaran sosial manusia. 

Sejumlah penelitian sebelumnya menekankan perkembangan historis dan konseptual 

kedua aliran tasawuf. Miswar (2019) dan Abrar & Faza (2019) menelaah aspek historis dan 

intelektual tasawuf falsafi, sementara Zulkifli & Jamaluddin (2018) serta Patih (2022) 

menyoroti praktik, moralitas, dan pengamalan tasawuf Sunni. Namun, kajian yang secara 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22
 

 

13 

komprehensif membandingkan konstruksi tauhid antara tasawuf Sunni, tasawuf falsafi, dan 

perspektif filsafat masih terbatas. Kekosongan ini menunjukkan adanya kebutuhan untuk 

pemetaan epistemologis yang sistematis, baik dalam dimensi teoretis, metodologis, maupun 

implikasinya terhadap praktik spiritual kontemporer. 

Selain itu, relevansi kajian ini semakin meningkat di era modern dan digital, di mana umat 

Islam menghadapi tantangan eksistensial, dehumanisasi, dan dominasi materialisme. Studi 

perbandingan pemikiran tauhid dari tiga perspektif ini diharapkan tidak hanya memperkaya 

literatur akademik, tetapi juga memberikan panduan praktis untuk pengembangan spiritualitas 

Islam yang adaptif, rasional, dan etis (Fachrizal et al., 2025; Afriani, 2024). Kajian ini 

menegaskan bahwa perbedaan pendekatan dalam tasawuf dan filsafat bukanlah kontradiksi, 

melainkan representasi pluralitas intelektual Islam yang mampu menjawab kebutuhan spiritual 

manusia modern. 

Dengan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menjelaskan 

konstruksi pemikiran tauhid dalam tasawuf Sunni, tasawuf falsafi, dan perspektif filsafat; (2) 

mengidentifikasi perbedaan epistemologis, teoretis, dan orientasi spiritual di antara ketiganya; 

serta (3) menilai implikasi pemahaman tersebut terhadap praktik spiritual umat Islam 

kontemporer. Pendekatan ini menggunakan studi kepustakaan yang kritis, komparatif, dan 

filosofis, sehingga diharapkan mampu memberikan kontribusi signifikan terhadap 

pengembangan studi tasawuf, filsafat Islam, dan teologi kontemporer (Somantri & Sitika, 2025; 

Yusuf, 2024). Dengan demikian, artikel ini menekankan bahwa pemikiran tauhid dalam 

perspektif tasawuf, filsafat, dan ajaran Sunni merupakan dialog intelektual dan spiritual yang 

dinamis, yang tidak hanya membahas aspek doktrinal, tetapi juga menghidupkan praktik 

spiritual, moral, dan sosial bagi umat Islam dalam menghadapi kompleksitas kehidupan 

modern. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi kepustakaan (library research), di mana 

seluruh data diperoleh melalui penelusuran literatur tanpa melibatkan pengumpulan data 

lapangan. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian adalah menganalisis pemikiran tauhid 

dalam perspektif tasawuf Sunni, tasawuf falsafi, dan filsafat Islam sebagaimana tercermin 

dalam karya-karya tokoh klasik dan penelitian kontemporer (Somantri & Sitika, 2025; 

Amrullah, 2024).  

Data penelitian terdiri atas sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer 

mencakup buku ilmiah, artikel jurnal terakreditasi, dan penelitian kontemporer yang relevan 

dengan konsep tauhid, tasawuf falsafi, tasawuf Sunni, serta kajian komparatif keduanya 

(Fachrizal et al., 2025; Yusuf, 2024). Sumber sekunder terdiri dari karya klasik, seperti al-

Ghazali (Ihya’ Ulumuddin) dan literatur Sunni normatif yang mendasari praktik dan etika 

tasawuf (Ghazali, 2014; Patih, 2022). Sumber sekunder digunakan untuk memperkuat dan 

mengonfirmasi temuan dari literatur modern.  

Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan tahapan 

sistematis: (1) penelusuran literatur melalui basis data akademik, portal jurnal, dan publikasi 

resmi; (2) seleksi literatur berdasarkan kriteria inklusi: relevansi terhadap tauhid dan tasawuf, 

diterbitkan oleh penerbit akademik atau jurnal ilmiah; (3) klasifikasi literatur ke dalam tema 



  Hidayatulah, I. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif…  14 

utama, seperti konstruksi tauhid, epistemologi tasawuf, orientasi spiritual, dan konsep kunci 

dalam kedua corak tasawuf.  

Analisis data menggunakan analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi pola, 

tema, dan makna utama dalam teks (Knysh, 2019; Basri, 2022). Tahapannya meliputi reduksi 

data, penyajian data tematik, dan penarikan kesimpulan. Validitas penelitian dijaga melalui 

triangulasi sumber, membandingkan literatur modern dan karya klasik, sehingga interpretasi 

data menjadi konsisten, akurat, dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Metode ini 

memungkinkan pemahaman komprehensif tentang konstruksi tauhid dalam perspektif tasawuf 

dan filsafat Islam. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konstruksi Tauhid dalam Tasawuf Sunni  

Tasawuf Sunni merupakan corak tasawuf yang menekankan keseimbangan antara hakikat 

batiniah dan syariat lahiriah, serta berpegang teguh pada Al-Qur’an dan Sunnah sebagai 

landasan utama ajaran dan praktik spiritual (Zulkifli & Jamaluddin, 2018; Patih, 2022). 

Menurut Abu al-Wafa’ al-Ghanimi al-Taftazani dalam Madkhal ila al-Tasawuf al-Islam, 

tasawuf Sunni bersifat moderat dan menghindari ekstremisme yang kerap muncul dalam corak 

Tasawuf Falsafi, sehingga orientasinya menekankan kesederhanaan, pemurnian hati, dan 

kepatuhan terhadap prinsip syariat. 

Aliran ini mulai berkembang pesat pada abad ke-5 H, seiring penguatan teologi 

Ahlussunnah wal Jamaah yang dipelopori Abu al-Hasan al-Asy’ari. Tokoh-tokoh sentral seperti 

al-Qusyairi, al-Harawi, dan al-Ghazali memberikan kontribusi signifikan dalam 

memformulasikan tasawuf Sunni yang harmonis, yaitu menjembatani dimensi hakikat dan 

syariat melalui pendidikan akhlak, pengendalian hawa nafsu, dan pendekatan riyadhah (latihan 

spiritual) yang sistematis (Zulkifli & Jamaluddin, 2018). 

Ciri-ciri utama Tasawuf Sunni mencakup: 

a. Berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah 

Semua praktik spiritual dan pengembangan moral mengacu pada wahyu, sehingga 

tidak keluar dari kerangka syariat.  

b. Menghindari terminologi filsafat dan syathahat 

Berbeda dari Tasawuf Falsafi yang menggunakan istilah simbolik atau metafisis, 

Tasawuf Sunni menghindari ungkapan ganjil seperti hulul atau ittihad, yang 

berpotensi menyesatkan masyarakat awam. Ungkapan semacam itu dianggap 

sebagai pengalaman pribadi (karamah) dan tidak disebarluaskan (Zulkifli & 

Jamaluddin, 2018).  

c. Dualisme relasional Tuhan–Manusia 

Meskipun pengamal tasawuf dapat mendekatkan diri kepada Allah, keduanya tetap 

berbeda secara esensial. Kedekatan spiritual tidak berarti persatuan ontologis.  

d. Kesinambungan hakikat dan syariat 

Dimensi batiniah (tasawuf) dan lahiriah (fikih) bersinergi, memastikan bahwa 

praktik spiritual tidak keluar dari aturan syariat, sekaligus menumbuhkan kesadaran 

batin yang mendalam (Patih, 2022).  

 

 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22
 

 

15 

e. Fokus pada pendidikan akhlak dan penyucian jiwa 

Melalui tahapan takhalli (membersihkan diri dari sifat buruk), tahalli (mengisi diri 

dengan akhlak mulia), dan tajalli (tersingkapnya cahaya ilahi), pengamal tasawuf 

Sunni berproses menuju makrifatullah, mengenal Allah secara langsung dan 

menyeluruh. 

Dalam konteks tauhid, Tasawuf Sunni menekankan pengenalan (ma’rifat) dan 

penyaksian (musyahadah) Allah secara spiritual, bukan hanya sekadar pengakuan teoretis 

melalui dalil akal atau kalam (Abdullah, 2023; Fachrizal et al., 2025). Konsep ini terkadang 

disebut sebagai tauhid syuhudi atau wahdatul syuhud, yang dipopulerkan oleh al-Ghazali dan 

Imam Ahmad Sirhindi. Dalam pengalaman ini, individu menyadari keesaan Allah melalui 

penghayatan spiritual, namun tetap memahami bahwa dirinya berbeda dari Tuhan, sehingga 

tidak menimbulkan klaim persatuan ontologis yang ekstrem. 

Implikasi sosial dan moral dari konstruksi tauhid Sunni sangat signifikan. Pemahaman ini 

menumbuhkan akhlak mulia, ketaatan yang tulus, dan harmoni sosial, karena semua makhluk 

dipandang sebagai bagian dari kesatuan ciptaan Allah. Pengamal tasawuf Sunni juga 

mengembangkan kesadaran etis dalam interaksi sosial, menjadi benteng terhadap 

individualisme ekstrem, serta mengintegrasikan pengetahuan teoretis (tauhid kalam) dengan 

pengalaman batiniah (tasawuf). 

Secara praktis, tasawuf Sunni menyempurnakan ilmu kalam dan fikih. Tauhid sebagai 

konsep keesaan Allah menjadi fondasi teoretis, sementara tasawuf berfungsi sebagai sarana 

pembersihan hati, dan fikih menjaga amal lahir agar tetap sesuai syariat. Dengan demikian, 

perjalanan spiritual dalam tasawuf Sunni bergerak dari “mengenal Allah melalui ciptaan-Nya” 

menuju “mengenal ciptaan karena mengenal Allah”, menghasilkan pengalaman makrifatullah 

yang mendalam, akhlak terpuji, dan keseimbangan antara dimensi lahir dan batin (Somantri & 

Sitika, 2025; Zulkifli & Jamaluddin, 2018). 

2. Konstruksi Tauhid dalam Tasawuf Falsafi  

Tasawuf Falsafi merupakan corak tasawuf yang mengintegrasikan pengalaman mistik 

dengan filsafat, khususnya filsafat Yunani, Persia, dan tradisi Islam klasik. Pendekatan ini 

menekankan pemahaman metafisis tentang Tuhan dan ciptaan-Nya, sehingga tauhid dalam 

perspektif ini tidak hanya dipahami secara normatif atau ritual, tetapi juga secara ontologis, 

epistemologis, dan kosmologis (Abrar & Faza, 2019; Knysh, 2019). Tasawuf Falsafi adalah 

sintesis antara rasio dan pengalaman spiritual (dzawq), di mana filsafat memberikan kerangka 

penalaran rasional, sedangkan tasawuf memberikan pengalaman batin dan intuisi (kasyf atau 

syuhud) (Usman, 2022).  

Secara historis, Tasawuf Falsafi berkembang pesat pada abad ke-5 hingga ke-7 H melalui 

tokoh-tokoh seperti Ibn Sina, al-Suhrawardi, dan Ibn ‘Arabi. Tokoh-tokoh ini menekankan 

kesatuan eksistensial antara Tuhan dan realitas ciptaan (wahdat al-wujud), sekaligus 

mempertahankan praktik spiritual dan etika yang berlandaskan pengalaman mistik. Meskipun 

demikian, corak ini berbeda dengan tasawuf murni atau filsafat murni, Tasawuf Falsafi 

merupakan bentuk sintesis konseptual yang menggunakan istilah simbolik atau metaforis, 

sering disebut syathahiyyat, untuk mengekspresikan pengalaman fana dan kesatuan spiritual 

(Miswar, 2019). 

Sejarah mencatat awal kemunculan Tasawuf Falsafi melalui al-Hallaj (abad ke-3 H), yang 

mengekspresikan pengalaman spiritualnya melalui istilah kontroversial seperti hulul dan 



  Hidayatulah, I. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif…  16 

ungkapan “Ana al-Haqq”. Perkembangan berikutnya pada abad ke-5 H memunculkan kritik 

dari al-Ghazali terhadap kecenderungan tasawuf yang dipengaruhi filsafat, terutama 

Neoplatonisme, yang dianggap menyimpang dari prinsip kesederhanaan dan syariat. Al-

Ghazali kemudian menengahi konflik antara fuqaha, sufi falsafi, dan sufi Sunni dengan 

menekankan keseimbangan antara syariat, hakikat, dan akhlak, sehingga lahirlah tasawuf 

moderat yang lebih diterima secara luas (Miswar, 2019). 

Dalam kerangka filosofis, tauhid dalam Tasawuf Falsafi dipahami melalui beberapa 

dimensi: 

a. Tauhid Ontologis 

Konsep filsafat Islam yang menegaskan bahwa Tuhan (Allah) adalah Realitas Hakiki dan 

sumber tunggal segala eksistensi. Seluruh fenomena di alam semesta, baik materi maupun 

spiritual, memiliki akar dan tujuan akhir pada Tuhan, sehingga membentuk kerangka teosentris 

yang integral dan menolak dualisme maupun materialisme. Dalam perspektif ini, pemahaman 

teologis tidak hanya bersifat normatif, tetapi menjadi landasan untuk mengarahkan seluruh 

aktivitas manusia, menjadikan kehidupan sebagai bentuk pengabdian dan ibadah. 

Hakikat realitas dalam tauhid ontologis menegaskan kesatuan antara Tuhan dan ciptaan-

Nya, mengintegrasikan ilmu wahyu (naqliyah) dan ilmu rasional (aqliyah) secara koheren. 

Integrasi ini memungkinkan manusia mengenal Allah melalui akal dan pengalaman spiritual, 

sekaligus menerapkan prinsip-prinsip Ilahi dalam kehidupan sehari-hari. Implikasi praktisnya 

meliputi pengembangan etika, moral, dan sistem kehidupan yang berkeadilan, seperti ekonomi 

yang adil dan berkelanjutan, serta pendidikan yang menggabungkan aspek rasional dan 

spiritual. 

Konsep ini juga relevan dalam pengembangan filsafat Islam modern, sebagai kerangka 

untuk menanggapi tantangan kontemporer, termasuk sekularisme, dengan pendekatan 

multidimensional dan kritis. Dalam konteks tasawuf falsafi, tauhid ontologis sejalan dengan 

gagasan wahdat al-wujud, yang menekankan bahwa eksistensi seluruh makhluk bergantung 

pada Tuhan, sehingga pengalaman spiritual menjadi sarana untuk menyadari kesatuan hakiki 

antara manusia, alam, dan Tuhan (Alawiyah, 2023; Ansari, 2023).  

b. Tauhid Epistemologis  

Konsep sentral dalam epistemologi Islam yang menegaskan bahwa seluruh pengetahuan 

bersumber dari dan kembali kepada Allah SWT. Paradigma ini menyatukan wahyu (Al-Qur’an) 

dan akal (ilmu empiris) dalam satu kesatuan yang integral, menolak dikotomi antara sains dan 

spiritualitas yang lazim dalam epistemologi sekuler Barat. Tauhid epistemologis menempatkan 

keesaan Tuhan sebagai landasan fundamental dalam memperoleh, memahami, dan 

mengamalkan ilmu, sehingga proses ilmiah sekaligus menjadi jalan menuju makrifatullah 

(mengenal Allah). 

Prinsip utama konsep ini meliputi: (1) Integrasi wahyu dan akal, yang memastikan ilmu 

selalu berorientasi nilai Ilahi dan tidak bebas dari tanggung jawab moral; (2) Kesatuan realitas, 

di mana alam semesta dipandang sebagai manifestasi tunggal ciptaan Tuhan; dan (3) Ilmu 

sebagai sarana moral dan spiritual, bukan sekadar fakta objektif, tetapi sebagai alat pembinaan 

akhlak dan peradaban yang Islami. 

Beberapa konsep sentral dalam Tasawuf Falsafi meliputi:  

(1) Fana’ dan Baqa’ 

Secara bahasa, fana’ berarti hancur, lenyap, atau musnah, sedangkan baqa’ berarti 

kekal, tetap, atau abadi. Konsep ini diperkenalkan dan dikembangkan secara sistematis 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22
 

 

17 

oleh Abu Yazid al-Busthami sebagai tahapan lanjutan dari ma’rifat (pengenalan Allah) 

dan mahabbah (cinta kepada Allah). Dalam kerangka Tasawuf Falsafi, fana’ merujuk 

pada hilangnya kesadaran diri pribadi (al-fana’ an-nafs), di mana wujud jasmani dan ego 

individu seakan sirna, meninggalkan wujud ruhani yang sepenuhnya tertuju kepada Allah. 

Proses ini menandai tahap awal dalam pencapaian kebersatuan spiritual dengan Tuhan.  

Setelah mengalami fana’, muncul baqa’, yakni keberlanjutan eksistensi dalam 

kesadaran dan keterhubungan dengan Allah. Tahap baqa’ menandai transisi dari 

ketiadaan diri individual menuju hidup yang sejati, di mana eksistensi seorang sufi berada 

dalam dimensi spiritual yang harmonis dengan kehendak Ilahi. Abu Yazid al-Busthami 

menekankan bahwa fana’ bukan sekadar pelenyapan diri dari dunia dan makhluk, tetapi 

merupakan sarana untuk mengenal Allah melalui diri sendiri, sementara baqa’ 

memastikan bahwa kesadaran spiritual yang diperoleh tidak hilang, melainkan menetap 

dan membimbing perilaku, akhlak, dan pengalaman mistik. 

Konsep fana’ dan baqa’ bukan hanya metode spiritual, tetapi kerangka filosofis 

yang mengarahkan individu pada makrifatullah, yakni pengenalan dan pengalaman 

langsung terhadap keesaan Allah, sekaligus menjadi dasar untuk integrasi etika, moral, 

dan eksistensi yang selaras dengan hakikat realitas (Usman, 2022).  

(2) Ittihad  

Konsep ittihad merupakan kelanjutan logis dari tahapan fana’ dan baqa’ dalam 

perjalanan spiritual seorang sufi. Konsep ini berangkat dari keyakinan bahwa jiwa 

manusia merupakan pancaran dari nur Illahi (cahaya Ilahi), sehingga memungkinkan 

tercapainya pengalaman penyatuan spiritual dengan Tuhan. Menurut Sholihin (2005), 

ittihad merujuk pada tingkatan di mana seorang sufi merasakan kesatuan dengan Allah, 

di mana yang mencintai dan yang dicintai menjadi satu. Secara hakikat, ittihad tidak 

menghapus perbedaan ontologis antara manusia dan Tuhan; keduanya tetap berbeda 

secara eksistensial. Namun, pengalaman batiniah sufi pada tahap ini menampilkan 

intensitas kesadaran spiritual yang tinggi, di mana identitas pribadi seakan melebur dalam 

kesadaran akan keesaan Allah. Proses ittihad terjadi setelah seorang sufi menempuh tahap 

fana’ an-nafs, yakni lenyapnya kesadaran diri pribadi, dan memasuki baqa’, eksistensi 

yang berlangsung dalam kesadaran penuh akan Allah. 

Dalam kerangka Tasawuf Falsafi, ittihad menegaskan bahwa pengalaman spiritual 

bukan sekadar akumulasi ritual atau pengetahuan teoretis, tetapi juga pengalaman 

transformatif yang mengintegrasikan aspek rasional, intuisi, dan mistik. Tahap ini 

membimbing sufi untuk memahami hakikat realitas, memperkuat akhlak, dan 

membangun keselarasan antara diri, ciptaan, dan Pencipta, sehingga ittihad menjadi 

fondasi filosofis dan spiritual bagi pencapaian makrifatullah (Usman, 2022). 

(3) Hulul  

Konsep hulul dapat dibedakan dari tahapan fana’, baqa’, dan ittihad. Jika fana’ 

membawa Abu Yazid al-Busthami pada ittihad, bagi al-Hallaj, tahap fana’ mendorongnya 

hingga munculnya pengalaman hulul. Menurut Abu Nasr ath-Thusi, hulul adalah 

keyakinan bahwa Tuhan memilih tubuh manusia tertentu sebagai wadah kehadiran-Nya 

setelah sifat kemanusiaan yang melekat dalam tubuh tersebut dilenyapkan. 

Dalam konteks ini, al-Hallaj mengungkapkan pengalamannya melalui ungkapan 

kontroversial “Ana al-Haqq” (Akulah yang Maha Benar), yang mencerminkan penyatuan 

sifat ketuhanan dengan sifat kemanusiaan secara spiritual. Hulul menekankan perjumpaan 



  Hidayatulah, I. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif…  18 

rohaniah antara manusia dan Tuhan, di mana manusia menjadi medium manifestasi 

kehadiran Ilahi. Namun, ulama berbeda dalam menafsirkan konsep ini: al-Taftazani 

menegaskan bahwa hulul harus dipahami secara simbolis (majazi), bukan secara literal, 

sehingga pengalaman tersebut merupakan ekspresi spiritual dan metaforis dari kedekatan 

dengan Tuhan, bukan identitas manusia yang menjadi Tuhan. 

Secara filosofis, hulul menandai pergeseran dari pemahaman normatif tauhid 

menuju pengalaman mistik yang mendalam, sekaligus menunjukkan ketegangan antara 

pengalaman batiniah sufi dan interpretasi teologis ortodoks. Konsep ini menekankan 

pentingnya bimbingan guru (murshid) dan konteks literatur klasik untuk menghindari 

salah tafsir dalam praktik spiritual, sehingga pengamalnya mampu menyelaraskan 

pengalaman mistik dengan prinsip syariat dan etika spiritual (Abrar & Faza, 2019).  

(4) Wahdat al-Wujud  

Kelanjutan logis dari konsep hulul dan menjadi salah satu tonggak utama pemikiran 

Tasawuf Falsafi yang dikembangkan oleh Muhyiddin Ibn Arabi. Konsep ini menegaskan 

bahwa seluruh realitas, alam semesta dan Allah, pada hakikatnya merupakan satu 

kesatuan. Menurut Ahmad Amin, wahdat al-wujud menyiratkan bahwa alam dan Tuhan 

adalah satu, sedangkan Ibrahim Hilal menekankan bahwa keberagaman fenomena 

hanyalah manifestasi dari satu hakikat tunggal, yakni Allah. Alam bukan entitas yang 

terpisah, melainkan cerminan kehadiran Tuhan yang ingin menyaksikan eksistensi-Nya 

di luar diri-Nya. 

Ibn Arabi menekankan bahwa wujud makhluk hanyalah derivasi dari wujud Tuhan, 

sehingga seluruh realitas bersifat relatif dan bergantung sepenuhnya pada Realitas Hakiki 

(Allah). Fenomena alam yang tampak nyata bukanlah wujud independen, melainkan 

ekspresi dari satu eksistensi absolut. Konsep ini membawa implikasi filosofis dan mistik: 

pengalaman spiritual seorang sufi tidak sekadar melihat Allah sebagai pencipta terpisah, 

tetapi menyadari keterhubungan eksistensial seluruh makhluk dengan-Nya. 

Karena kompleksitasnya, wahdat al-wujud tidak diperkenalkan secara luas kepada 

masyarakat awam, untuk menghindari salah tafsir yang bisa menimbulkan ekstremisme 

spiritual atau pemahaman metafisis yang menyimpang. Konsep ini menegaskan posisi 

manusia sebagai subjek yang menyadari ketergantungan eksistensial pada Tuhan melalui 

kontemplasi, refleksi, dan pengalaman mistik yang mendalam (Abrar & Faza, 2019). 

(5) Isyraq (Tasawuf Cahaya) dalam Pemikiran Suhrawardi 

Konsep Isyraq dikembangkan oleh Suhrawardi al-Maqtul sebagai sintesis antara 

filsafat dan tasawuf, dengan landasan metafisik yang berpijak pada prinsip cahaya (nur 

al-mutlaq) sebagai sumber segala eksistensi. Pemikiran ini dituangkan dalam karya 

monumentalnya, Hikmah al-Isyraq, yang menggabungkan rasio filosofis dan pengalaman 

mistik (dzawq), sehingga intelektualitas dan spiritualitas saling melengkapi. 

Menurut Suhrawardi, segala sesuatu yang ada di alam semesta merupakan 

manifestasi dari cahaya mutlak, yang merupakan Realitas Hakiki. Setiap tingkatan 

ciptaan memiliki intensitas cahaya yang berbeda, mencerminkan hierarki kosmik dari 

yang paling murni (Tuhan) hingga yang paling rendah (makhluk material). Pandangan ini 

memadukan pemahaman ontologis dengan estetika spiritual, di mana cahaya bukan hanya 

simbol metaforis, tetapi realitas esensial yang dapat dialami melalui kontemplasi dan 

intuisi batin. 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22
 

 

19 

Isyraq menekankan hubungan harmonis antara akal dan rasa: akal berfungsi 

memahami struktur dan hukum alam, sementara rasa (kasyf atau pengalaman spiritual) 

memungkinkan pemahaman eksistensi Tuhan secara langsung. Dengan demikian, Isyraq 

menjadi pendekatan epistemologis yang menyatukan pengetahuan rasional dan 

pengalaman mistik, sekaligus menawarkan kerangka untuk memahami tauhid secara 

ontologis, epistemologis, dan estetis. Implikasi dari konsep ini terlihat pada integrasi 

ilmu, filsafat, dan pengalaman batin dalam kehidupan sufi, serta kemampuan untuk 

memandang seluruh realitas sebagai cerminan kesatuan Tuhan, yang menuntun pada 

makrifatullah secara menyeluruh (Suhrawardi, 1990; Miswar, 2019). 

Tokoh penting dalam pengembangan konsep ini antara lain Ismail Raji al-Faruqi, yang 

menekankan Islamisasi ilmu melalui prinsip tauhid, serta Syed Muhammad Naquib al-Attas, 

yang menegaskan integrasi religius dan ilmiah dalam pendidikan. Implikasi praktisnya terlihat 

pada pendidikan, sains, teknologi, dan pembentukan karakter, di mana setiap aktivitas ilmiah 

dan sosial diarahkan untuk mewujudkan keadilan, tanggung jawab ekologis, dan keseimbangan 

hidup. Dengan pendekatan ini, pengamal memperoleh pemahaman reflektif, kritis, dan 

sistematis tentang hakikat wujud, sekaligus menyelaraskan ilmu dengan nilai spiritual dan 

moral (Usman, 2022; Siroj, 2021).  

c. Tauhid Estetis dan Spiritual 

Konsep yang menegaskan bahwa keindahan (estetika) dalam Islam bukan sekadar 

manifestasi fisik, melainkan refleksi dari keesaan Allah (tauhid) yang membawa pengalaman 

spiritual mendalam. Keindahan hakiki berasal dari Allah, Sang Maha Indah (Al-Jamil), 

sehingga seluruh fenomena indah di alam semesta merupakan manifestasi kesempurnaan-Nya. 

Dalam perspektif ini, seni dan aktivitas estetika, seperti kaligrafi, arsitektur, pola geometris, 

yang didesain untuk mengarahkan kesadaran manusia pada kontemplasi dan pemahaman 

hakikat keesaan Allah, bukan sekadar apresiasi visual atau hiburan. 

Seni Islam bersifat repetitif dan abstrak (anikonisme), sehingga mendorong penglihatan 

batin (bashirah) untuk mengalami pengalaman transenden. Aktivitas estetika ini menjadi sarana 

dakwah dan refleksi spiritual, menumbuhkan kesadaran akan keterhubungan eksistensial 

manusia dengan Tuhan. Dengan praktik riyadhah dan kontemplasi, pengamal ajaran khususnya 

sufi falsafi, mengalami fana’ (peleburan diri ke dalam Tuhan) dan ittihad (persatuan metafisis), 

berbeda dengan Tasawuf Sunni yang menekankan dualisme relasional. 

Inti dari tauhid estetis dan spiritual adalah melihat keindahan sebagai jalan spiritual untuk 

mengenal, mengagungkan, dan merasakan kehadiran Allah dalam setiap fenomena. 

Pengalaman ini menegaskan bahwa seluruh karya dan aktivitas estetis yang diarahkan pada 

Tuhan menjadi ibadah dan sarana pengembangan kesadaran eksistensial, sehingga manusia 

mampu memahami bahwa pencipta segala bentuk indah adalah Allah SWT, dan pengalaman 

estetika menjadi perenungan hakikat ketuhanan (Basri, 2022; Ghazali, 2014). 

Implikasi sosial dan moral dari Tasawuf Falsafi menekankan toleransi, empati, dan 

kesadaran universal atas kesatuan realitas, meski sifatnya abstrak dan membutuhkan bimbingan 

guru atau teks klasik sebagai pedoman (Patih, 2022; Zaenudin, 2024). Secara komparatif, 

Tauhid Tasawuf Falsafi menekankan kesatuan ontologis, sedangkan Tasawuf Sunni 

menekankan dualisme relasional dan keterikatan pada syariat. Perbedaan ini memengaruhi 

pemahaman spiritual: Falsafi bersifat kontemplatif-abstrak, Sunni bersifat praktis dan aplikatif. 



  Hidayatulah, I. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif…  20 

Kedua corak, meski berbeda, tetap memiliki tujuan sama: membersihkan hati, mengenal Allah, 

dan membimbing perilaku moral. Tasawuf Falsafi merupakan konstruksi tauhid yang 

menggabungkan rasio, intuisi, dan pengalaman mistik, membentuk pemahaman teoretis, etis, 

dan eksistensial tentang Tuhan dan ciptaan, sekaligus menyediakan kerangka kosmologis yang 

menghubungkan manusia, alam, dan Tuhan (Siroj, 2021; Abdullah, 2023; Fathoni, 2023).  

3. Perspektif Filsafat Islam tentang Tauhid  

Filsafat Islam memandang tauhid (tawhid) bukan sekadar doktrin teologis, tetapi sebagai 

prinsip fundamental yang menjadi landasan holistik dalam memahami realitas, ilmu 

pengetahuan, dan praktik etis. Tauhid menegaskan kesatuan mutlak Allah (al-Haqq) sebagai 

Realitas Hakiki, sedangkan seluruh ciptaan merupakan manifestasi-Nya yang bersifat relatif 

dan bergantung sepenuhnya pada wujud Tuhan (Alawiyah, 2023; Ansari, 2023). Dengan 

demikian, filsafat Islam menolak dualisme antara materi dan spiritual, menjadikan Tuhan 

sebagai pusat dan sumber semua eksistensi, pengalaman, dan pengetahuan.  

Secara ontologis, tauhid menekankan keterhubungan esensial antara Tuhan dan ciptaan. 

Alam semesta dipahami sebagai tanda kebesaran Allah, sehingga eksistensi makhluk bukan 

independen, melainkan refleksi dari Realitas Ilahi. Dimensi epistemologis menekankan 

integrasi wahyu (naqliyah) dan akal (aqliyah), sehingga ilmu pengetahuan tidak bebas nilai, 

melainkan sarana untuk mencapai makrifatullah (Usman, 2022; Siroj, 2021). Ilmu yang 

dibangun di atas tauhid memandu manusia untuk berpikir reflektif, kritis, dan sistematis, 

sekaligus mengarahkan praktik sosial, pendidikan, dan ekonomi pada nilai moral dan spiritual 

yang Islami. Secara estetis dan spiritual, tauhid menuntun manusia untuk mengalami kehadiran 

Allah dalam setiap fenomena melalui kontemplasi, seni, dan pengalaman batiniah. Konsep-

konsep filsafat tasawuf seperti fana’, baqa’, ittihad, hulul, wahdat al-wujud, dan Isyraq menjadi 

sarana memahami kesatuan Tuhan secara mendalam, mengintegrasikan rasio, intuisi, dan 

pengalaman mistik (Abrar & Faza, 2019; Basri, 2022; Ghazali, 2014; Miswar, 2019).  

Tokoh-tokoh seperti Al-Ghazali menekankan tauhid sebagai pengakuan ketuhanan 

transenden, Ismail Raji al-Faruqi menegaskan ummatisme berbasis tauhid sebagai fondasi 

etika, pendidikan, dan pembangunan peradaban, sementara Gus Dur memperluas tauhid sebagai 

prinsip inklusivitas, pluralisme, dan keadilan sosial. Implikasinya, tauhid dalam filsafat Islam 

membentuk paradigma hidup (worldview) yang menyatukan dimensi ontologis, epistemologis, 

dan spiritual; menjadikan ilmu, akhlak, dan tindakan manusia berorientasi pada pengenalan dan 

pengabdian kepada Allah serta kemaslahatan umat secara holistik (Fathoni, 2023). 

4. Sintesis Konseptual Tauhid dalam Filsafat Islam 

Pemahaman holistik tentang tauhid sebagai fondasi teologis, filosofis, dan spiritual. 

Hubungan antar-disiplin: tasawuf, filsafat, dan syariat sebagai kesatuan sistem pemikiran Islam. 

Kesimpulan sementara mengenai kekayaan intelektual dan relevansi pemikiran tauhid lintas 

tradisi. 

a. Dimensi Ontologis: Realitas dan Kesatuan Tuhan Tauhid ontologis menegaskan bahwa 

Allah adalah Realitas Hakiki (al-Haqq), sedangkan seluruh ciptaan merupakan 

manifestasi-Nya (Alawiyah, 2023; Ansari, 2023). Alam semesta bukan entitas 

independen, melainkan tanda dan refleksi kebesaran Tuhan. Perspektif ini menolak 

dualisme antara materi dan spiritual, sehingga eksistensi makhluk bersifat relatif dan 

bergantung pada Tuhan. Konsep-konsep seperti wahdat al-wujud (Ibn ‘Arabi) dan hulul 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 11-22
 

 

21 

(al-Hallaj) menjadi instrumen filosofis untuk memahami kesatuan Tuhan secara 

eksistensial. 

b. Dimensi Epistemologis: Integrasi Wahyu dan Akal Tauhid epistemologis menekankan 

kesatuan sumber ilmu, yaitu wahyu (Al-Qur’an) dan akal (ilmu empiris), membentuk 

kerangka pengetahuan yang tidak terpisahkan dari nilai Ilahi (Usman, 2022; Siroj, 2021). 

Ilmu dalam Islam berfungsi untuk memahami realitas, membimbing perilaku moral, dan 

mengembangkan peradaban (ummatisme Al-Faruqi), bukan sekadar pencapaian material 

atau eksperimental. Hal ini menghasilkan pendekatan ilmiah yang reflektif, kritis, dan 

sistematis. 

c. Dimensi Estetis dan Spiritual: Pengalaman Kesadaran Tuhan Tauhid estetis dan spiritual 

menekankan pengalaman langsung terhadap kehadiran Allah melalui kontemplasi, seni, 

dan praktik batin (fana’-baqa’, ittihad, Isyraq) (Abrar & Faza, 2019; Basri, 2022). Seni 

Islam, kontemplasi, dan riyadhah menjadi media untuk menyadari kesatuan Tuhan, 

menjadikan pengalaman estetika sebagai ibadah dan sarana dakwah. 

d. Integrasi dan Aplikasi Praktis Sintesis ketiga dimensi ini membentuk paradigma hidup 

(worldview) Islam: 

▪ Ontologi → Etika & Sosial: Kesadaran akan kesatuan Tuhan mendorong keadilan, 

empati, dan tanggung jawab universal.  

▪ Epistemologi → Pendidikan & Ilmu: Ilmu dipahami sebagai sarana mengenal 

Allah, membangun karakter, dan mengembangkan peradaban.  

▪ Estetika-Spiritual → Spiritualitas & Seni: Menumbuhkan kesadaran batin, 

memperkaya pengalaman mistik, dan menegaskan makna ibadah dalam kehidupan 

sehari-hari. 

KESIMPULAN 

Hasil kajian kritis menunjukkan bahwa pemikiran tauhid dalam perspektif tasawuf Sunni, 

tasawuf falsafi, dan filsafat Islam membentuk fondasi teologis, filosofis, dan spiritual yang 

holistik. Tasawuf Sunni menekankan keseimbangan antara hakikat batiniah dan syariat lahiriah, 

dualisme relasional manusia-Tuhan, serta integrasi praktik ibadah, riyadhah, dan 

pengembangan akhlak, menghasilkan pengalaman spiritual yang moderat dan aplikatif. 

Tasawuf falsafi menekankan sintesis pengalaman mistik dan filsafat melalui konsep fana’, 

baqa’, ittihad, hulul, dan wahdat al-wujud, menegaskan kesatuan eksistensial Tuhan dan 

ciptaan. Perspektif filsafat Islam menegaskan tauhid sebagai prinsip fundamental yang 

menyatukan dimensi ontologis, epistemologis, dan estetis-spiritual, menjadikan Allah sebagai 

pusat realitas, ilmu, dan etika, sekaligus membimbing manusia dalam pengembangan moral, 

pendidikan, dan kehidupan sosial. Sintesis konseptual ini menegaskan bahwa pemahaman 

tauhid melampaui sekadar doktrin teologis, mencakup refleksi, pengalaman batin, dan 

penerapan etis yang integral dalam kehidupan umat Islam. 

Oleh karena itu, pemikiran tauhid sebaiknya diintegrasikan dalam pendidikan, praktik 

spiritual, dan kebijakan sosial kontemporer melalui pendekatan holistik yang menyinergikan 

syariat, hakikat, dan filsafat. Pendidikan Islam diarahkan untuk membentuk individu berakhlak, 

kritis, dan sadar sosial, sementara praktik tasawuf perlu bimbingan guru dan literatur klasik 

agar pemahaman tauhid tetap reflektif, aplikatif, dan berkontribusi nyata pada kesejahteraan 

umat. 



  Hidayatulah, I. S., Mardiah, N. S., & Nurmayanti, K. (2025). Pemikiran Tauhid dalam Perspektif…  22 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Allah SWT atas rahmat dan hidayah-Nya 

artikel ini dapat diselesaikan. Terima kasih juga kepada rekan sejawat, dan semua pihak yang 

telah memberikan dukungan, masukan, dan motivasi. Semoga karya ini bermanfaat bagi 

pengembangan ilmu, praktik spiritual, dan pemahaman tauhid dalam pendidikan Islam 

kontemporer. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, A. (2023). Pemikiran tasawuf falsafi dan integrasi filsafat Islam. Jakarta: Pustaka 

Ilmu.  

Abrar, R., & Faza, N. (2019). Pemikiran mistik dan filsafat Islam: Analisis wahdat al-wujud 

dan hulul. Jakarta: Pustaka Edukasi.  

Ahmad, M. (2022). Tasawuf Sunni dan implementasi akhlak mulia dalam kehidupan sehari-

hari. Bandung: Pustaka Ilmu.  

Afriani, N. (2024). Tasawuf dan etika humanistik dalam Islam modern. Jakarta: Pustaka 

Edukasi.  

Alawiyah, R. (2023). Wahdat al-wujud dan perspektif filsafat Islam kontemporer. Malang: 

Universitas Islam Press.  

Amrullah, H. (2024). Filsafat Islam dan epistemologi tauhid: Analisis teoretis dan kontemporer. 

Jakarta: Pustaka Filsafat. Ansari, S. (2023). Konsep metafisika dalam tasawuf falsafi: 

Sebuah telaah kritis. Jakarta: Pustaka Islam.  

Aziz, A. (2021). Dimensi rasional dalam filsafat Islam: Ontologi dan epistemologi tauhid. 

Jakarta: Pustaka Ilmu.  

Basri, H. (2022). Tasawuf falsafi dan pengalaman spiritual: Perspektif kontemplatif. 

Yogyakarta: Pustaka Studi Islam.  

Fachrizal, F., Hidayat, R., & Lubis, M. (2025). Pemikiran Islam kontemporer dan tantangan 

spiritual modern. Jakarta: Pustaka Edukasi.  

Fathoni, R. (2023). Integrasi filsafat dan tasawuf dalam memahami tauhid. Jakarta: Penerbit 

Akademik.  

Ghazali, A. H. (2014). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah. Knysh, A. (2019). 

Islamic mysticism: A critical survey of philosophical Sufism. New York: Routledge.  

Miswar, M. (2019). Tasawuf falsafi dalam perspektif sejarah dan filsafat. Jakarta: Pustaka 

Filsafat.  

Patih, S. (2022). Tasawuf Sunni: Praktik spiritual dan moralitas. Jakarta: Pustaka Ilmu. Siroj, 

A. (2021). Epistemologi Islam dan integrasi wahyu-akal. Bandung: Pustaka Filsafat.  

Somantri, D., & Sitika, R. (2025). Spiritualitas Islam kontemporer: Perspektif tasawuf dan 

filsafat. Jakarta: Pustaka Edukasi.  

Usman, R. (2022). Pengalaman mistik dalam perspektif tasawuf falsafi: Fana’, baqa’, dan 

ittihad. Bandung: Pustaka Ilmu.  

Yusuf, F. (2024). Perbandingan tasawuf Sunni dan falsafi: Telaah filosofis dan historis. Jakarta: 

Pustaka Studi Islam.  

Zaenudin, F. (2024). Tauhid dan etika spiritual dalam perspektif kontemporer. Jakarta: Pustaka 

Edukasi.  

Zulkifli, H., & Jamaluddin, M. (2018). Pengamalan tasawuf Sunni dalam kehidupan sosial. 

Jakarta: Pustaka Ilmu. 


