
 

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam 
Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36 
https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi 
 

e–ISSN: XXX-XXX 
p–ISSN: XXX-XXX 

 

23 

Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam Kontemporer 
 

Idrus Rahman *1, Latuopo Huzaifah2, Maseni Hartinah 3 
1 Universitas Islam Negeri Abdoel Moethalib Sangadji Ambon, Indonesia 

2,3 Institut Agama Islam Negeri Sorong Papua Barat Daya, Indonesia 

 

Received: 12-04-2025 Revised: 20-04-2025 Accepted: 25-05-2025 

 

Abstrak 
Penelitian ini mengkaji relevansi tasawuf dalam menghadapi tantangan modernitas dari perspektif Islam 

kontemporer. Modernitas membawa dinamika kompleks yang mencakup krisis spiritual, moral, dan 

eksistensial, sehingga menuntut respons yang adaptif dan transformatif. Tasawuf, terutama melalui Neo-

Sufisme, menawarkan paradigma yang menyatukan dimensi batiniah, moral, dan sosial, serta 

menyeimbangkan kebutuhan spiritual, rasional, dan sosial umat Muslim. Pendekatan ini menunjukkan bahwa 

tasawuf tidak sekadar praktik kontemplatif individual, melainkan juga instrumen etis yang membimbing 

pembentukan karakter, akhlak, dan kontribusi nyata terhadap masyarakat. Neo-Sufisme mempertahankan 

pengalaman spiritual mendalam, penyucian hati, dan makrifatullah, sekaligus menekankan tanggung jawab 

sosial, sehingga nilai sufistik klasik dapat diterapkan dalam konteks kehidupan modern yang dinamis. 

Adaptasi historis dan kontemporer tarekat menegaskan kemampuan tasawuf untuk berperan aktif dalam 

pendidikan moral, pemberdayaan komunitas, dan pengembangan etika kepemimpinan. Kajian ini menegaskan 

bahwa tasawuf mampu membumikan nilai-nilai spiritual Islam, mengatasi efek negatif modernitas seperti 

individualisme dan materialisme, serta membangun kehidupan kontemporer yang harmonis dan beretika. 

Dengan demikian, tasawuf muncul sebagai paradigma integral, relevan, dan aplikatif bagi umat Muslim dalam 

menghadapi kompleksitas modernitas secara menyeluruh. 

Kata Kunci: Tasawuf; Modernitas; Neo-Sufism; Spiritualitas; Integrasi Etika dan Sosial 

This study examines the relevance of Tasawuf in addressing the challenges of modernity from the perspective 

of contemporary Islamic thought. Modernity presents complex dynamics, including spiritual, moral, and 

existential crises, requiring adaptive and transformative responses. Tasawuf, particularly through Neo-

Sufism, offers a paradigm that integrates inner, moral, and social dimensions, balancing spiritual, rational, 

and social needs of Muslims. This approach demonstrates that Tasawuf is not merely an individual 

contemplative practice but also an ethical framework guiding character development, virtuous conduct, and 

tangible societal contributions. Neo-Sufism preserves profound spiritual experiences, heart purification, and 

ma‘rifatullah while emphasizing social responsibility, allowing classical Sufi values to be applied in dynamic 

modern contexts. Historical and contemporary adaptations of Sufi orders further illustrate Tasawuf’s active 

role in moral education, community empowerment, and leadership ethics. The study highlights that Tasawuf 

can ground Islamic spiritual values, mitigate negative effects of modernity such as individualism and 

materialism, and foster an ethical and harmonious contemporary life. Consequently, Tasawuf emerges as an 

integrated, relevant, and applicable paradigm for Muslims, providing holistic guidance in navigating the 

complexities of modern society. 

Keywords: Tasawuf; Modernity; Neo-Sufism; Spirituality; Ethical and Social Integration 

Corresponding Author: idrus.rahman@iainambon.ac.id   

How to Cite: 

Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam 

Kontemporer. IHSAN: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam, 1(1), 23-36 

This is an open access article under the CC BY-SA license  

 

  

https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:idrus.rahman@iainambon.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam…  24 

PENDAHULUAN 

Salah satu persoalan mendasar dalam memahami tasawuf adalah stereotip yang 

menyamakan kehidupan sufi dengan sikap anti-dunia, kemiskinan, dan keterasingan sosial 

(Alba, 2012; Anis, 2013). Pandangan ini reduktif dan mengabaikan dimensi historis tasawuf 

sebagai etos spiritual dan etika yang telah hadir sejak masa Rasulullah SAW dan para sahabat. 

Pada periode awal Islam, praktik sufistik bukan penolakan terhadap dunia, melainkan orientasi 

etis yang menempatkan kekayaan dan materi sebagai sarana, bukan penguasa hati. Rasulullah 

SAW dan para sahabat menekankan akhlak mulia, pengendalian diri, dan pengembangan 

spiritual sebagai energi moral dalam kehidupan sosial (Basri, 2022; Maulana, 2022). Sejarah 

membuktikan bahwa tasawuf bukanlah bentuk isolasi pasif; figur sufi seperti Syamil 

Daghestani di Kaukasus, Haji Umar Tall di Senegal, dan Abdul Qadir al-Jazairi di Aljazair 

menunjukkan bahwa spiritualitas sufistik dapat menjadi kekuatan etis dalam menghadapi 

ketidakadilan sekaligus memperkuat martabat umat (Darwish, 2019; Usman, 2022). 

Memasuki era modern, tasawuf menghadapi tantangan baru yang muncul dari paradigma 

rasionalitas-instrumental, industrialisasi, dan dominasi materialisme. Modernitas yang 

menekankan akumulasi materi dan sekularisasi kehidupan menimbulkan kehampaan spiritual 

dan disorientasi makna (Zubaida, 2018). Di Barat, krisis makna mendorong minat terhadap 

tradisi mistik dan spiritualitas lintas agama. Dalam konteks Islam, tasawuf menawarkan 

pemulihan keseimbangan antara dimensi lahiriah dan batiniah, antara rasionalitas dan 

pengalaman spiritual yang mendalam (Fadel, 2021; Sharif, 2017). Kritik terhadap praktik 

sufistik historis yang individualistik dan eskapistik memunculkan gagasan pembaruan, 

terutama melalui Neo-Sufisme yang dipopulerkan Fazlur Rahman. Konsep ini menekankan 

keterkaitan antara etika sosial, rasionalitas modern, dan spiritualitas Qur’ani, menjadikan 

tasawuf sebagai energi transformasi moral yang relevan bagi pembentukan manusia modern 

yang seimbang (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020). 

Tasawuf sebagai dimensi batiniah Islam memperdalam pemahaman manusia terhadap 

Tuhan dan hubungan sosial. Berbeda dengan pendekatan hukum Islam yang menekankan aspek 

normatif, tasawuf mengajak perjalanan batin menuju kesadaran spiritual dan makna hidup sejati 

(Alawiyah, 2023). Praktik sufistik seperti dzikir, riyadhah, dan meditasi membentuk kesalehan 

individual sekaligus meningkatkan kepedulian sosial. Sejarah juga menunjukkan peran tasawuf 

dalam kiprah sosio-politik dan pendidikan Islam, khususnya melalui tarekat yang 

mengintegrasikan dimensi agama dan sosial-politik, serta menjadi wadah transformasi moral 

masyarakat (Abrar & Arif, 2021; Falah & Assya’bani, 2021). Di era globalisasi dan 

konsumerisme, tasawuf menawarkan solusi terhadap kehampaan spiritual dan krisis makna 

eksistensial melalui konsep fana’ dan baqa’, menuntun individu menemukan kesadaran ilahiah 

di tengah tekanan material dan fragmentasi nilai (Knysh, 2019; Isti’ana, 2024). 

Pemikiran sufi klasik seperti Al-Ghazali, Ibn Arabi, dan Jalaluddin Rumi tetap relevan 

dalam konteks modern, menegaskan dinamika dan adaptabilitas tasawuf. Pendekatan 

interdisipliner mengaitkan nilai sufistik dengan psikologi modern, mindfulness, dan terapi 

kognitif, memperkuat relevansi tasawuf dalam menghadapi tekanan mental, emosional, dan 

sosial kontemporer (Rosyid & Aulia, 2023; Zamzami, 2022; Abdullah, 2023). Berdasarkan 

uraian tersebut, penelitian ini memiliki fokus untuk: (1) menganalisis relevansi ajaran tasawuf 

dalam menghadapi tantangan modernitas dan perubahan sosial-budaya, serta (2) menilai 

implikasi integrasi tasawuf dan perspektif filsafat Islam terhadap praktik spiritual, moral, dan 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36
 

 

25 

sosial umat Islam kontemporer. Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa tasawuf, 

ketika dikaji secara kritis dan kontekstual, dapat menjadi sumber daya spiritual yang 

memperkuat keseimbangan dimensi lahiriah, batiniah, dan sosial dalam kehidupan umat 

Muslim modern. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

kepustakaan (library research) sebagai strategi utama untuk menganalisis hubungan antara 

tasawuf dan modernitas. Pendekatan ini dipilih karena kajian tasawuf bersifat filosofis, 

konseptual, dan spiritual, sehingga membutuhkan telaah mendalam terhadap literatur klasik 

maupun kontemporer, bukan pengamatan lapangan. Dengan cara ini, penelitian dapat 

mengungkap makna esensial, simbolik, dan dimensi batiniah dalam ajaran sufistik, serta 

menilai relevansinya dalam menghadapi tantangan modernitas dan perubahan sosial-budaya 

(Fachrizal et al., 2025; Somantri & Sitika, 2025). 

Data penelitian diperoleh dari sumber primer berupa karya klasik seperti Ihya’ 

Ulumuddin (al-Ghazali), Futuhat al-Makkiyah dan Fusus al-Hikam (Ibn Arabi), serta puisi 

sufistik Jalaluddin Rumi, yang menjadi acuan utama dalam memahami konsep sentral tasawuf, 

antara lain fana’, baqa’, ma’rifat, dan tazkiyatun nafs. Selain itu, digunakan sumber sekunder 

berupa literatur kontemporer, termasuk jurnal ilmiah, buku akademik, dan penelitian terbaru 

yang membahas tasawuf dalam konteks modernitas (Abrar & Arif, 2021; Afriani, 2024; 

Sakdullah, 2020). Pemilihan sumber didasarkan pada relevansi isi, kredibilitas akademik, dan 

kontribusi terhadap pemahaman integrasi tasawuf dengan kehidupan modern. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan tahapan 

sistematis: (1) penelusuran literatur melalui basis data akademik dan publikasi resmi; (2) seleksi 

sumber sesuai kriteria inklusi, yaitu relevansi dengan tasawuf, modernitas, dan dimensi sosial; 

dan (3) pengelompokan materi ke dalam tema utama, seperti integrasi tasawuf dan syariat, nilai 

moral dan etika sufistik, peran tasawuf dalam pembentukan karakter, serta kontribusinya 

terhadap keseimbangan spiritual, batiniah, dan sosial umat modern (Basri, 2022; Falah & 

Assya’bani, 2021). Tahapan ini memastikan analisis tidak sekadar deskriptif, tetapi juga 

mampu menafsirkan pesan filosofis, sosial, dan praktis dari tradisi tasawuf. 

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) untuk 

mengidentifikasi pola, tema, dan makna utama dalam teks (Knysh, 2019; Alawiyah, 2023). 

Proses analisis meliputi reduksi data, kategorisasi tematik, dan penarikan kesimpulan secara 

interpretatif, sehingga makna batiniah, etis, dan sosial dari ajaran tasawuf dapat dipahami secara 

menyeluruh. Validitas penelitian dijaga melalui triangulasi sumber, membandingkan literatur 

klasik dan kontemporer agar interpretasi konsisten dan dapat dipertanggungjawabkan. Dengan 

metode ini, penelitian diharapkan memberikan gambaran komprehensif mengenai relevansi 

tasawuf dalam menghadapi modernitas, sekaligus menekankan nilai spiritual, moral, dan sosial 

yang aplikatif bagi umat Islam kontemporer. 

  



  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam…  26 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Makna dan Hakikat Tasawuf 

Etimologi Tasawuf 

Secara etimologis, kata tasawuf (tashawwuf) memiliki beberapa penafsiran yang 

mencerminkan nilai-nilai spiritual dan karakter kaum sufi. Al-Kalabadzi (w. 380 H/990 M) 

menyatakan bahwa kata ini berasal dari shuf, kain wol kasar yang digunakan para sufi sebagai 

simbol kesederhanaan dan penolakan terhadap kemewahan dunia. Ibrahim Basuni 

menambahkan bahwa shuf melambangkan kebeningan dan kemurnian hati kaum sufi yang tulus 

dalam ibadahnya kepada Allah (Basri, 2022). 

Selain itu, beberapa ahli mengaitkan tasawuf dengan:  

(1) Ahl al-Shuffah, yaitu sekelompok sahabat Nabi yang tinggal di serambi masjid, 

hidup sederhana, dan mengabdikan diri sepenuhnya kepada Allah tanpa 

menekankan harta atau kedudukan sosial (Maulana, 2022; Darwish, 2019).  

(2) Saf, yang berarti barisan, menggambarkan sufi sebagai orang yang selalu berada di 

barisan terdepan dalam ibadah dan amal kebajikan.  

(3) Sophos, dari bahasa Yunani, berarti hikmah atau kebijaksanaan, menunjukkan 

keterkaitan sufisme dengan pengetahuan etis dan kebijaksanaan spiritual. 

Mayoritas pakar menilai bahwa “shuf” adalah sumber utama istilah tasawuf, karena 

mencerminkan praktik hidup sederhana dan disiplin spiritual yang menolak kesenangan 

duniawi (Zamzami, 2022). Namun, sebagian pengkaji berpendapat bahwa istilah ini bersifat 

gelar (laqab) yang diberikan kepada mereka yang menekuni ibadah, pengendalian diri, dan 

akhlak mulia, tanpa memandang asal kata tertentu (Hajjaj, 2024). 

Terminologi Tasawuf  

Secara terminologis, tasawuf lebih menekankan pada pengalaman batiniah, moral, dan 

spiritual daripada aspek lahiriah. Hajjaj (2024) menyatakan bahwa tasawuf adalah ilmu yang 

mempelajari penyucian diri, pengendalian hawa nafsu, dan praktik spiritual untuk mendekatkan 

diri kepada Allah melalui akhlak mulia, kesederhanaan, dan penghayatan makna ibadah. Al-

Junaid dan Dzunnun al-Mishri menekankan tahapan spiritual (maqamat dan ahwal) yang 

mematikan ego diri (fana’) dan menghidupkan kesadaran batin kepada Tuhan (baqa’). Inti 

tasawuf adalah latihan jiwa melalui kegiatan spiritual yang membebaskan manusia dari 

pengaruh dunia, menguatkan kedekatan dengan Allah, dan menumbuhkan akhlak mulia. 

Beberapa definisi klasik (Nasution, 2021) menekankan aspek moral, spiritual, dan praktik 

sehari-hari:  

(1) Al-Qashshab menekankan akhlak mulia sebagai inti tasawuf.  

(2) M’aruf al-Karkhi menyoroti aspek maqamat, yakni hakikat spiritual yang 

menuntun individu pada kesucian jiwa.  

(3) Dzunnun al-Mishri menekankan fana’, mematikan ego diri untuk hidup dalam 

kesadaran Tuhan. 

Hakikat Ajaran Tasawuf  

Hakikat ajaran tasawuf dapat dianalisis melalui tiga dimensi utama:  

(1) Dimensi manusia sebagai makhluk terbatas 

Tasawuf mengajarkan penyucian diri dan pengendalian hawa nafsu agar fokus 

kepada Tuhan sebagai pusat kehidupan, membebaskan jiwa dari godaan dunia 

(Abdullah, 2023).  



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36
 

 

27 

(2) Dimensi manusia sebagai makhluk yang berjuang  

Menekankan pembinaan akhlak, disiplin spiritual, dan kesabaran, sehingga 

individu mampu menjalani kehidupan sosial dan moral secara berimbang 

(Zamzami, 2022; Fadel, 2021).  

(3) Dimensi manusia sebagai makhluk bertuhan 

Kesadaran fitrah yang mengarahkan seluruh aktivitas dan hubungan sosial pada 

tujuan ilahiah, sehingga tasawuf relevan dalam membangun keseimbangan antara 

dimensi lahiriah, batiniah, dan sosial umat Muslim (Sharif, 2017; Basri, 2022). 

Asal-Usul Tasawuf dalam Sejarah Islam  

Sejarah awal tasawuf menunjukkan bahwa praktik sufistik sudah ada sejak masa 

Rasulullah SAW dan para sahabat. Kehidupan Ahl al-Shuffah mencerminkan integrasi 

spiritualitas dengan etika sosial; mereka hidup sederhana, menjauhi harta dunia, namun tetap 

menjalankan tanggung jawab moral dan sosial (Darwish, 2019; Usman, 2022). Rasulullah SAW 

menekankan akhlak mulia, pengendalian diri, dan pengembangan spiritual sebagai energi moral 

yang mendorong kesejahteraan masyarakat.  

Selain itu, tokoh-tokoh awal sufi seperti Hasan al-Basri dan Al-Jariri menekankan 

tasawuf sebagai pengembangan akhlak, disiplin diri, dan penyucian jiwa. Praktik zuhud dan 

kesederhanaan mereka bukan tujuan akhir, tetapi sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah 

dan menguatkan dimensi moral dalam interaksi sosial (Maulana, 2022; Basri, 2022). Hal ini 

menunjukkan bahwa tasawuf historis merupakan bentuk integrasi antara dimensi batiniah, 

moral, dan sosial, yang relevan untuk diterapkan dalam konteks modernitas. 

Dalam konteks Sunni, tasawuf menekankan keseimbangan antara dimensi batiniah dan 

syariat lahiriah, berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah. Abu al-Wafa’ al-Ghanimi al-Taftazani 

dalam Madkhal ila al-Tasawuf al-Islam menegaskan bahwa Tasawuf Sunni bersifat moderat, 

menghindari ekstremisme Tasawuf Falsafi, dan menekankan kesederhanaan, pemurnian hati, 

serta kepatuhan terhadap prinsip syariat (Zulkifli & Jamaluddin, 2018; Patih, 2022).  

Aliran ini berkembang pesat sejak abad ke-5 H seiring penguatan teologi Ahlussunnah 

wal Jamaah, dengan tokoh sentral seperti al-Qusyairi, al-Harawi, dan al-Ghazali. Mereka 

memformulasikan Tasawuf Sunni sebagai integrasi antara hakikat dan syariat melalui 

pendidikan akhlak, pengendalian hawa nafsu, dan latihan spiritual (riyadhah) yang sistematis 

(Zulkifli & Jamaluddin, 2018).  

Karaktersistik utama Tasawuf Sunni meliputi:  

(1) Berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah, sehingga praktik spiritual tetap berada dalam 

kerangka syariat.  

(2) Menghindari istilah filsafat atau syathahat yang dapat menyesatkan, berbeda dari 

Tasawuf Falsafi.  

(3) Dualisme relasional Tuhan–Manusia, menekankan kedekatan spiritual tanpa 

persatuan ontologis ekstrem.  

(4) Sinergi hakikat dan syariat, memastikan praktik spiritual mendukung kesadaran 

batin sekaligus patuh syariat (Patih, 2022).  

(5) Fokus pendidikan akhlak dan penyucian jiwa, melalui tahapan takhalli, tahalli, dan 

tajalli, menuju makrifatullah dan pengalaman spiritual langsung (Abdullah, 2023; 

Fachrizal et al., 2025).  



  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam…  28 

Tasawuf Sunni menekankan tauhid syuhudi, yaitu pengalaman pengenalan dan 

penyaksian Allah secara batiniah, yang menumbuhkan akhlak mulia dan kesadaran sosial. 

Tasawuf Sunni menyempurnakan ilmu kalam dan fiqih: tauhid sebagai fondasi teoretis, tasawuf 

sebagai sarana pembersihan hati, dan fiqih menjaga amal lahir sesuai syariat. Perjalanan 

spiritual ini membentuk keseimbangan antara dimensi lahir dan batin, serta menghasilkan 

akhlak terpuji yang aplikatif dalam kehidupan kontemporer (Somantri & Sitika, 2025; Zulkifli 

& Jamaluddin, 2018). Selain itu, institusionalisasi tasawuf melalui tarekat, seperti Qadiriyah 

dan Naqsyabandiyah, menunjukkan kemampuan adaptasi terhadap dinamika sosial modern. 

Praktik sufistik ini membimbing individu untuk menemukan kesadaran transenden (fana’ dan 

baqa’), mengendalikan hawa nafsu, dan menumbuhkan ketenangan batin serta harmoni sosial, 

sehingga relevan dalam menghadapi tantangan modernitas (Alba, 2012; Abror & Arif, 2021; 

Jais, 2023). 

 

2. Perkembangan Pemikiran Tasawuf 

Perkembangan tasawuf sebagai disiplin spiritual dalam Islam dapat ditinjau melalui 

periode klasik hingga kontemporer, tokoh dan alirannya, serta institusi tarekat dan kontribusi 

sosial-politiknya. Pendekatan ini memungkinkan pembaca memahami bagaimana tasawuf 

bertransformasi dari pengalaman individual sufistik menjadi kerangka filosofis, etis, dan sosial 

yang aplikatif dalam konteks modern. 

Tasawuf dari Masa Klasik ke Kontemporer 

Sejarah tasawuf menunjukkan dinamika pemikiran yang kaya, baik dari segi praktik 

spiritual maupun konsepsi filosofis. Tasawuf awal pada masa Rasulullah SAW dan para sahabat 

tercermin melalui kehidupan Ahl al-Suffah, yang menekankan kesederhanaan, pengendalian 

diri, dan tanggung jawab sosial (Darwish, 2019; Usman, 2022). Tokoh-tokoh awal seperti 

Hasan al-Basri, Al-Jariri, dan Rabi’ah al-Adawiyah menekankan tasawuf sebagai 

pengembangan akhlak, disiplin diri, dan penyucian jiwa, dengan praktik zuhud sebagai sarana 

mendekatkan diri kepada Allah (Maulana, 2022; Basri, 2022).  

Dalam periode klasik (abad ke-3–6 H), tasawuf mengalami sistematisasi melalui karya 

tokoh seperti Al-Qusyairi, Al-Harawi, dan Al-Ghazali, yang menekankan keseimbangan antara 

hakikat batiniah dan syariat lahiriah. Konsep klasik seperti fana’ (hilangnya ego) dan baqa’ 

(kehidupan dengan kesadaran Ilahi) menjadi landasan spiritual bagi individu untuk mengatasi 

dominasi materialisme dan keserakahan dunia (Shah, 2014).  

Seiring perkembangan zaman, tasawuf mengalami institusionalisasi melalui tarekat 

seperti Qadiriyah, Naqsyabandiyah, dan Syaziliyah, yang tidak hanya menjadi media 

pendidikan spiritual, tetapi juga sarana integrasi sosial, etika, dan harmonisasi komunitas (Alba, 

2012; Abrar & Arif, 2021). Tarekat-tarekat ini menunjukkan kemampuan adaptasi tasawuf 

terhadap konteks sejarah, politik, dan budaya, sehingga praktik sufistik tetap relevan dalam 

berbagai kondisi sosial.  

Pada era modern, kebutuhan untuk menafsirkan ulang tasawuf muncul seiring tantangan 

modernitas, industrialisasi, dan dominasi paradigma rasionalitas-instrumental. Dalam konteks 

ini, lahirlah Neo-Sufisme, suatu pendekatan yang menekankan integrasi dimensi etika, sosial, 

dan spiritual dengan rasionalitas modern, tetap berlandaskan prinsip syariat, serta relevan bagi 

kehidupan kontemporer (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020; Basri, 2022). 

 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36
 

 

29 

Tokoh dan Aliran Tasawuf  

Tasawuf berkembang dalam beberapa karakteristik, yang paling dikenal adalah: 

(1) Tasawuf Sunni  

▪ Menekankan keseimbangan antara dimensi batiniah dan syariat lahiriah, 

berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah (Zulkifli & Jamaluddin, 2018; Patih, 

2022).  

▪ Tokoh penting: Al-Ghazali, Al-Qusyairi, Al-Harawi.  

▪ Ciri khas: dualisme relasional Tuhan–manusia, penghindaran istilah filsafat 

atau syathahat yang berlebihan, sinergi hakikat dan syariat, serta fokus pada 

pendidikan akhlak dan penyucian jiwa melalui tahapan takhalli, tahalli, dan 

tajalli (Abdullah, 2023; Fachrizal et al., 2025).  

▪ Pendekatan ini menekankan tauhid syuhudi, pengalaman pengenalan dan 

penyaksian Allah secara batiniah, yang menumbuhkan akhlak mulia dan 

kesadaran sosial. 

(2) Tasawuf Falsafi (Filsafat Sufi)  

▪ Menekankan terminologi filosofis dan metafisis, termasuk konsep hulul dan 

ittihad.  

▪ Tokoh penting: Ibn Arabi, dengan doktrin wahdatul wujud yang menekankan 

kesatuan wujud dan pengalaman transenden.  

▪ Fokus utama: pengembangan pengalaman batin individu yang spekulatif, 

berbeda dari tasawuf Sunni yang moderat dan kontekstual. 

(3) Neo-Sufisme  

▪ Corak kontemporer yang memadukan nilai-nilai tasawuf klasik dengan 

kebutuhan modern, rasionalitas, dan relevansi sosial.  

▪ Menekankan integrasi spiritual, moral, dan sosial, tetap dalam koridor syariat, 

sehingga tasawuf berfungsi sebagai paradigma kehidupan dan terapi spiritual 

modern (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020). 

Aturan, Praktik, dan Pengamalan Tasawuf  

Pengamalan tasawuf bukan sekadar aktivitas ritual, tetapi merupakan proses sistematis 

untuk membangun kesadaran spiritual, moral, dan sosial. Berdasarkan kajian literatur klasik 

dan kontemporer, pengamalan tasawuf dapat dibagi ke dalam beberapa aspek utama:  

(1) Riyadhah (Latihan Spiritual) 

Riyadhah merupakan latihan disiplin yang bertujuan menyucikan jiwa, 

mengendalikan hawa nafsu, dan memperkuat kesadaran batiniah. Tahapan utama 

riyadhah meliputi: 

▪ Takhalli: membersihkan diri dari sifat buruk dan pengaruh duniawi, seperti 

keserakahan, iri, dan sombong (Zulkifli & Jamaluddin, 2018).  

▪ Tahalli: mengisi diri dengan akhlak mulia, seperti kesabaran, kejujuran, dan 

kasih sayang terhadap sesama (Patih, 2022).  

▪ Tajalli: tersingkapnya cahaya ilahi dalam diri, yaitu pengalaman 

makrifatullah, pengenalan dan penyaksian Allah secara batiniah (Abdullah, 

2023; Fachrizal et al., 2025).  

Proses ini menunjukkan bahwa praktik tasawuf bersifat progresif dan personal, 

namun dapat diterapkan secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari. 



  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam…  30 

(2) Dzikir dan musyahadah 

Dzikir adalah praktik mengingat Allah melalui ucapan, doa, atau meditasi batin. 

Dengan kata lain membangun hubungan batin dengan Allah melalui kesadaran 

penuh (qurb). Musyahadah adalah kesadaran langsung akan kehadiran Allah dalam 

setiap aspek kehidupan. Dzikir dan musyahadah dapat dilakukan secara individu 

maupun kelompok, baik dalam bentuk sederhana seperti dzikir harian, maupun 

ritual tarekat yang lebih sistematis 

Kombinasi kedua praktik ini memungkinkan seorang Muslim:  

▪ Menumbuhkan kesadaran akan keesaan Allah (tauhid syuhudi) tanpa jatuh 

pada klaim persatuan ontologis ekstrem.  

▪ Mengembangkan ketenangan batin, kesabaran, dan pengendalian diri dalam 

menghadapi tekanan sosial atau material (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020). 

(3) Zuhud dan Kesederhanaan Hidup 

Zuhud adalah prinsip hidup sederhana dan mengurangi keterikatan pada 

harta/materi, kesenangan dunia, dan status sosial. Seorang pengamal tasawuf 

mengutamakan:  

▪ Pemenuhan kebutuhan secara moderat.  

▪ Penggunaan waktu dan energi untuk ibadah dan amal shalih.  

▪ Menjaga keseimbangan antara kepentingan pribadi, sosial, dan spiritual 

(Basri, 2022).  

Prinsip ini tidak berarti menolak kehidupan dunia, tetapi menempatkannya pada 

posisi yang seimbang agar tidak mengganggu perjalanan spiritual dan moral. 

(4) Amal Shalih dan Akhlak Mulia 

Pengamalan tasawuf menekankan integrasi antara spiritualitas dan etika sosial. 

Amal shalih dan akhlak mulia diwujudkan melalui:  

▪ Keadilan dan kejujuran dalam interaksi sosial.  

▪ Kepedulian terhadap lingkungan dan kesejahteraan masyarakat.  

▪ Sikap rendah hati, sabar, dan toleran dalam menghadapi konflik (Somantri & 

Sitika, 2025).  

Peran Tarekat dalam Praktik Tasawuf Sehari-hari dan Kontribusi Sosial-Politik  

Tarekat merupakan institusi sentral dalam pengembangan dan penyebaran tasawuf, 

berperan sebagai sarana pendidikan spiritual sekaligus mediator moral dan sosial dalam 

masyarakat. Dalam konteks modern, tarekat menyesuaikan praktik tasawuf melalui pendidikan 

karakter, konseling spiritual, dan integrasi etika dalam kehidupan sosial. Sebagai pembimbing, 

tarekat menyinergikan latihan spiritual individu dengan pengembangan akhlak dan kesadaran 

sosial komunitas, sehingga pengamalan tasawuf sehari-hari menjadi tersistem, terarah, dan 

berkelanjutan. Praktik ini membentuk pola hidup harmonis antara dimensi spiritual, moral, dan 

sosial, menjadikan tasawuf bukan sekadar pengalaman mistik personal, tetapi juga paradigma 

hidup aplikatif dan pedoman etis yang membimbing perilaku sosial (Somantri & Sitika, 2025; 

Jais, 2023). 

Fungsi utama tarekat mencakup: 

(1) Pendidikan Spiritual Sistematis  

Tarekat menyediakan struktur latihan spiritual yang terarah melalui riyadhah, 

dzikir, wirid, dan bimbingan langsung dari mursyid. Praktik ini bertujuan 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36
 

 

31 

menyucikan jiwa, mengendalikan hawa nafsu, serta menumbuhkan kesadaran batin 

yang mendalam (Alba, 2012; Abror & Arif, 2021).  

(2) Penguatan Komunitas Sosial dan Moral  

Selain membimbing individu, tarekat juga menumbuhkan solidaritas, tanggung 

jawab sosial, dan pengembangan akhlak mulia dalam komunitas. Kehadiran tarekat 

memperkuat jaringan sosial berbasis etika sufistik, sehingga pengamalan tasawuf 

tidak bersifat individualistik, melainkan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari.  

(3) Kontribusi Sosial-Politik Historis  

Dalam sejarah Islam klasik, tarekat memainkan peran strategis dalam pendidikan 

moral masyarakat, penyelesaian konflik, pembinaan akhlak, dan pembangunan 

kesejahteraan sosial. Mereka menjadi mediator etika yang menjembatani dimensi 

spiritual individu dengan kepentingan sosial dan politik (Alba, 2012; Abror & Arif, 

2021).  

(4) Adaptasi terhadap Konteks Modern  

Tarekat kontemporer menyesuaikan praktik tasawuf dengan dinamika kehidupan 

modern. Selain pendidikan spiritual, mereka mengembangkan program konseling, 

pendidikan karakter, dan integrasi nilai etika dalam aktivitas sosial, pendidikan, dan 

profesional. Pendekatan ini menjadikan tasawuf relevan sebagai paradigma 

kehidupan yang menyeluruh, menyeimbangkan dimensi spiritual, moral, dan sosial 

(Basri, 2022; Rositawati, 2018). 

 

3. Neo-Sufisme: Konsep dan Relevansi Kontemporer 

Secara etimologis, istilah Neo-Sufisme berasal dari dua kata: neo, yang berarti baru atau 

diperbarui, dan sufisme, yang merujuk pada tradisi spiritual sufistik dalam Islam. Dengan 

demikian, Neo-Sufisme dapat dipahami sebagai pembaruan atau aktualisasi ajaran sufistik 

klasik agar relevan dengan konteks kehidupan modern (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020). 

Secara terminologis, Neo-Sufisme merupakan disiplin spiritual yang mengintegrasikan dimensi 

batiniah, etika, dan sosial dengan pemikiran modern, sambil tetap berpegang pada prinsip 

syariat Islam.  

Pendekatan ini menegaskan bahwa sufisme bukan hanya pengalaman spiritual individual, 

tetapi juga paradigma etis yang membimbing perilaku sosial dan moral umat Muslim di era 

kontemporer (Rositawati, 2018; Sidiq, 2015). Dengan kata lain, Neo-Sufisme menjadi jembatan 

antara nilai-nilai klasik tasawuf dan tuntutan modernitas, menekankan relevansi spiritualitas 

dalam kehidupan sosial, pendidikan, dan politik. Tokoh-tokoh modern seperti Fazlur Rahman, 

Said Nursi, dan Syed Hossein Nasr berperan dalam mengembangkan gagasan pembaruan 

spiritual yang kompatibel dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan tuntutan masyarakat 

kontemporer (Qutb, 2013). Fazlur Rahman secara khusus menggunakan istilah Reformed 

Sufism atau sufisme yang diperbarui, menekankan pentingnya mengaktualisasikan nilai sufistik 

dalam kehidupan pribadi dan sosial.  

Neo-Sufisme bukan sekadar bentuk sufisme populer, melainkan paradigma yang 

memanfaatkan energi etika tasawuf untuk transformasi sosial. Sejarah terminologi Neo-

Sufisme juga menunjukkan kontinuitas intelektual. Sebelum Fazlur Rahman, Hamka telah 

memperkenalkan istilah tasawuf modern, yang menekankan keterlibatan aktif individu dalam 

kehidupan bermasyarakat, berbeda dengan pendekatan klasik al-Ghazali yang menekankan 

‘uzlah atau penyendirian dalam pencarian hakikat. Konsep ini menegaskan bahwa sufisme 



  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam…  32 

modern harus mengintegrasikan nilai moral dan spiritual dengan tanggung jawab sosial, tetap 

berpegang pada al-Qur’an dan Hadits, sekaligus menyesuaikan diri dengan tuntutan 

kontemporer. Menurut Burhani (2022), Neo-Sufisme menekankan prinsip “mengambil yang 

baik dan meninggalkan yang buruk” (khudz ma shafa, da’ ma kadara), atau dalam istilah ushul 

al-fiqh: al-muhafadzah ‘ala al-qadim al-shalih wal-akh’dzu bil-jadid al-ashlah. Pendekatan ini 

menegaskan bahwa sufisme kontemporer harus mempertahankan aspek moral dan disiplin diri 

yang autentik, sambil menghindari praktik-praktik ekstravaganza sufisme populer yang tidak 

ortodoks. Fokus utama Neo-Sufisme adalah rekonstruksi sosio-moral masyarakat Muslim, 

sehingga spiritualitas individu tidak terlepas dari tanggung jawab sosial dan kontribusi nyata 

dalam kehidupan bermasyarakat. Sehingga Neo-Sufisme menekankan pelibatan aktif individu 

dalam masyarakat, keseimbangan antara dimensi batin dan sosial, serta integrasi antara 

spiritualitas klasik dan tuntutan modern, menjadikannya paradigma sufistik yang aplikatif dan 

relevan di era kontemporer (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020; Sidiq, 2015). 

Lahirnya Neo-Sufisme dan Karakteristiknya 

Neo-Sufisme lahir sebagai respons terhadap tantangan modernitas, industrialisasi, dan 

dominasi rasionalitas-instrumental yang cenderung menekankan aspek lahiriah atau rasional 

agama sekaligus mengabaikan dimensi batiniah dan moral sufisme klasik (Rositawati, 2018; 

Sakdullah, 2020). Perkembangan ini muncul dari kesadaran akan perlunya membangkitkan 

kembali nilai sufisme yang menekankan dimensi moral umat, mengintegrasikan spiritualitas 

dengan kehidupan sosial, serta menyesuaikan praktik sufistik dengan tuntutan kontemporer. 

Secara terminologis, Neo-Sufisme mengacu pada pembaruan (neo) terhadap sufisme 

klasik, dengan tetap mempertahankan prinsip syariat Islam dan menekankan relevansi praktik 

spiritual bagi kehidupan sosial, moral, dan etis umat Muslim (Rositawati, 2018). Pendekatan 

ini menekankan bahwa sufisme bukan hanya pengalaman mistik personal, tetapi juga 

paradigma etis yang membimbing perilaku sosial. 

Historisnya, Neo-Sufisme dipelopori oleh Fazlur Rahman yang menekankan perlunya 

keseimbangan (tawazun) antara kepentingan dunia dan akhirat, serta rekonstruksi sufisme agar 

tetap relevan dalam kehidupan sosial (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020). Pendekatan ini 

mengacu pada warisan al-Ghazali yang menyatukan syariat, tarekat, hakikat, dan makrifat 

secara integral, namun diperbarui agar lebih responsif terhadap tantangan sosial dan budaya 

modern (Basri, 2022). 

Karakteristik utama Neo-Sufisme, meliputi:  

(1) Integrasi spiritual dan rasionalitas modern  

Praktik sufistik diarahkan untuk tidak hanya mencapai pengalaman batin 

(makrifat), tetapi juga menyesuaikan diri dengan tuntutan intelektual, profesional, 

dan sosial kontemporer (Basri, 2022; Zamzami, 2022). 

(2) Orientasi sosial dan etika  

Neo-Sufisme menekankan kontribusi nyata terhadap masyarakat melalui 

pendidikan karakter, advokasi moral, dan pemberdayaan komunitas, menjadikan 

sufisme sarana rekonstruksi sosial-moral (Rositawati, 2018).  

(3) Fleksibilitas metodologis  

Metode klasik seperti riyadhah, dzikir, dan muraqabah diadaptasi dengan 

pendekatan psikologis, konseling, dan pendidikan modern, sehingga latihan 

spiritual lebih sistematis, terarah, dan relevan secara sosial (Basri, 2022).  



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36
 

 

33 

(4) Puritanisme dan penolakan praktik ekstrem  

Neo-Sufisme menolak ritual dzikir ekstrim, pemujaan berlebihan terhadap wali atau 

kuburan, ajaran wahdah al-wujud, fanatisme murid terhadap guru, serta praktik 

sufistik yang menyimpang dari syariat. Hubungan guru-murid berlandaskan prinsip 

moral dan syariat, dengan Rasulullah sebagai teladan utama.  

(5) Aktivisme dan keterlibatan sosial-politik  

Berbeda dari sufisme klasik yang menekankan ‘uzlah (penyendirian), Neo-Sufisme 

mendorong keterlibatan aktif dalam pendidikan, politik, dan pertahanan moral 

umat, sehingga sufisme menjadi sarana transformasi sosial (Zamzami, 2022).  

(6) Kesadaran global dan ekologis  

Neo-Sufisme menekankan harmoni antara manusia, lingkungan, dan Tuhan, 

mengintegrasikan dimensi transendental dengan tanggung jawab sosial dan 

ekologis (Basri, 2022).  

Dimensi Neo-Esoterik dan Integrasi dengan Etika Sosial 

Neo-Sufisme mempertahankan dimensi esoterik tasawuf, yaitu pengalaman spiritual 

mendalam, penyucian hati, dan makrifatullah, sekaligus menekankan relevansi sosial. Dimensi 

ini, yang sering disebut neo-esoterik, menekankan keseimbangan antara kehidupan batin 

(esoterik) dan kehidupan lahiriah (eksoterik) sehingga praktik sufistik memiliki dampak nyata 

bagi masyarakat (Rositawati, 2018; Basri, 2022). 

Beberapa karakteristik dimensi neo-esoterik meliputi:  

(1) Etika sosial praktis  

Kesadaran spiritual diarahkan pada perilaku sehari-hari, membimbing individu 

dalam interaksi sosial, keadilan, dan kepedulian terhadap sesama.  

(2) Transformasi moral  

Penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs) tidak hanya untuk kedekatan pribadi dengan 

Tuhan, tetapi juga meningkatkan kualitas moral masyarakat.  

(4) Konektivitas batin-sosial  

Neo-Sufisme menekankan hubungan harmonis antara pengembangan batin 

individu dan tanggung jawab sosial, sehingga nilai sufistik klasik dapat diterapkan 

dalam kehidupan modern (Sakdullah, 2020).  

Secara epistemologis, dimensi neo-esoterik mengutamakan penghayatan yang 

humanistik dan fungsional, dengan dua tahap utama: 

(1) Al-futuwwah: pembentukan sikap ksatria, sabar, tabah, dan ikhlas, sebagai proses 

pembersihan hati (takhalli).  

(2) Al-ithar: penekanan pada kepedulian terhadap orang lain, penghiasan diri dengan 

sifat terpuji (tahalli), yang menghasilkan kebahagiaan dan pemahaman spiritual 

(tajalli) (Basri, 2022). 

4. Implikasi Tasawuf terhadap Kehidupan Kontemporer  

Modernitas menghadirkan berbagai tantangan bagi kehidupan spiritual dan moral umat 

Islam. Dominasi rasionalitas, industrialisasi, dan gaya hidup materialistik menyebabkan krisis 

spiritual, moral, dan eksistensial, yang membuat manusia modern mengalami keterasingan, 

kehilangan makna hidup, dan dekadensi moral (Basri, 2022; Rositawati, 2018; Sakdullah, 

2020). Dalam konteks ini, tasawuf berperan sebagai alternatif pembumian nilai spiritual dan 

moral yang relevan dengan kehidupan kontemporer.  



  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam…  34 

Tasawuf menekankan integrasi dimensi esoterik dan eksoterik, yaitu pengalaman batin 

yang mendalam (riyadhah, dzikir, musyahadah) dengan pengamalan nilai moral dan sosial 

dalam kehidupan sehari-hari (Rositawati, 2018; Basri, 2022). Pendekatan ini menunjukkan 

bahwa kesalehan spiritual tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab sosial dan 

pengembangan akhlak, sehingga mampu menghadapi tekanan dan tantangan modernitas. 

Dalam kehidupan kontemporer, tasawuf memunculkan beberapa implikasi penting:  

(1) Penguatan spiritualitas individu  

Tasawuf membimbing individu untuk mencapai kebersihan hati, ketajaman batin, 

dan kedekatan dengan Tuhan melalui maqamat dan ahwal, seperti taubat, zuhud, 

sabar, syukur, ridha, dan tawakkal, yang menghasilkan kondisi psikologis positif 

seperti muhasabah, musyahadah, dan thuma’ninah (Basri, 2022; Rositawati, 2018).  

(2) Pembentukan moral dan etika sosial  

Praktik tasawuf menanamkan nilai keikhlasan, empati, sabar, dan zuhud yang 

aplikatif dalam interaksi sosial. Kesadaran moral ini memungkinkan individu 

menghadapi modernitas tanpa terjebak dalam materialisme, hedonisme, dan 

perilaku tercela (Sakdullah, 2020; Basri, 2022).  

(3) Integrasi kesalehan spiritual dan sosial melalui Neo-Sufisme  

Neo-Sufisme merupakan bentuk tasawuf kontemporer yang menekankan 

keseimbangan antara kebutuhan spiritual, etika sosial, dan dinamika modern. 

Prinsip-prinsip sufistik diterapkan dalam kepemimpinan, resolusi konflik, toleransi, 

pendidikan, dan pemberdayaan masyarakat, sehingga tasawuf menjadi paradigma 

hidup yang aplikatif, bukan hanya praktik kontemplatif (Rositawati, 2018; Basri, 

2022; Sakdullah, 2020).  

(4) Kesiapan menghadapi tantangan modernitas  

Tasawuf membantu manusia modern mengatasi krisis spiritual, stres, alienasi, dan 

kehampaan hidup yang disebabkan oleh tekanan sosial, teknologi, dan 

industrialisasi. Melalui konsep zuhud, uzlah, dan mujahadah, individu tetap dapat 

berpartisipasi aktif dalam kehidupan duniawi tanpa kehilangan integritas rohani 

(Basri, 2022; Rositawati, 2018).  

(5) Peran dalam pendidikan moral dan pemberdayaan masyarakat  

Tarekat modern, seperti Qadiriyah dan Naqsyabandiyah, berperan sebagai agen 

pendidikan moral, pembinaan karakter, dan pemberdayaan sosial, serta 

menyesuaikan praktik sufistik dengan kehidupan urban dan global (Basri, 2022). 

Contoh historis adalah gerakan Sanusiyah di Libya, yang mengintegrasikan sufisme 

dengan organisasi sosial-politik, pendidikan, dan ekonomi, menunjukkan bahwa 

tasawuf dapat menjadi kekuatan transformasi sosial (Basri, 2022). 

 

KESIMPULAN 

Tasawuf dan modernitas bukanlah entitas yang saling bertentangan. Tasawuf 

menunjukkan kapasitas adaptif yang memungkinkan ajarannya tetap relevan dalam 

menghadapi kompleksitas kehidupan kontemporer. Sebagai paradigma kehidupan yang 

menyeluruh, tasawuf mengintegrasikan dimensi batiniah, moral, dan sosial, sekaligus 

menyeimbangkan kebutuhan spiritual, rasional, dan sosial umat manusia. Neo-Sufisme, sebagai 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36
 

 

35 

bentuk kontemporer, mempertahankan dimensi esoterik berupa penyucian hati, makrifat, dan 

pengalaman spiritual mendalam, namun secara simultan menekankan dimensi sosial dan etis, 

sehingga praktik spiritual individu terhubung dengan transformasi moral dan kontribusi nyata 

bagi masyarakat. 

Praktik melalui maqamat, ahwal, riyadhah, dan dzikir diarahkan pada pembentukan 

karakter, pengembangan akhlak, dan kesadaran sosial. Pengalaman batin dipadukan dengan 

tanggung jawab sosial, sehingga nilai-nilai sufistik klasik dapat diaplikasikan dalam konteks 

modern yang dinamis. Sejarah dan praktik kontemporer, termasuk adaptasi tarekat urban dan 

gerakan sosial-politik, menunjukkan kemampuan tasawuf dalam pendidikan moral, 

pemberdayaan komunitas, dan pembentukan etika kepemimpinan. 

Dengan memadukan prinsip spiritual, pengembangan batin, dan etika sosial, Neo-

Sufisme membuktikan relevansinya sebagai paradigma spiritual dan etis yang aplikatif. 

Tasawuf tidak hanya mempertahankan esensi tradisional, tetapi juga menjadi instrumen 

strategis untuk menghadapi krisis spiritual, moral, dan sosial modern, membangun kehidupan 

kontemporer yang harmonis, beretika, dan berkesadaran holistik. 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Allah SWT atas rahmat dan hidayah-Nya 

artikel ini dapat diselesaikan. Terima kasih juga kepada rekan sejawat, dan semua pihak yang 

telah memberikan dukungan, masukan, dan motivasi. Semoga karya ini bermanfaat bagi 

pengembangan ilmu, praktik spiritual, dan pemahaman tauhid dalam pendidikan Islam 

kontemporer. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abrar, R. H., & Arif, M. (2021). Tarekat dan kemodernan: Studi atas Ikhwan Tarekat Qadiriyah 

wa Naqsyabandiyah Yogyakarta. Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat Islam, 6(1), 88–111.  

Afriani, N. (2024). Tasawuf dan etika humanistik dalam Islam modern. Jakarta: Pustaka 

Edukasi.  

Ahmad, M. (2022). Tasawuf Sunni dan implementasi akhlak mulia dalam kehidupan sehari-

hari. Bandung: Pustaka Ilmu.  

Alawiyah, R. (2023). Wahdat al-wujud dan perspektif filsafat Islam kontemporer. Malang: 

Universitas Islam Press.  

Alba, C. (2012). Tasawuf dan tarekat. Bandung: Remaja Rosda Karya. Anis, M. (2013). 

Spiritualitas di tengah modernitas perkotaan. Jurnal Bayan, 2(4), 1–15.  

Aziz, A. (2021). Dimensi rasional dalam filsafat Islam: Ontologi dan epistemologi tauhid. 

Jakarta: Pustaka Ilmu.  

Basri, H. (2022). Tasawuf falsafi dan pengalaman spiritual: Perspektif kontemplatif. 

Yogyakarta: Pustaka Studi Islam.  

Darwish, T. (2019). The sufi path of love: The spiritual teachings of Rumi. New York: 

HarperCollins.  

Fachrizal, F., Hidayat, R., & Lubis, M. (2025). Pemikiran Islam kontemporer dan tantangan 

spiritual modern. Jakarta: Pustaka Edukasi.  

Fadel, M. (2021). Tasawuf dan pembentukan karakter umat Islam. Bandung: ITB Press.  

Falach, G., & Assya’bani, R. (2021). Peran tasawuf di era masyarakat modern: Peluang dan 



  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam…  36 

tantangan. Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, 21(2), 191–206.  

Isti’ana, A. (2024). Pendekatan tasawuf dalam studi Islam. At-Tarbiyah, 2(1), 635–646.  

Jais, A. (2023). Konsep fana dan baqa dalam tasawuf Islam. Jakarta: Penerbit Al-Qalam.  

Knysh, A. (2019). Islamic mysticism: A critical survey of philosophical Sufism. New York: 

Routledge.  

Mannan, A. (2018). Esensi tasawuf akhlaki di era modernitas. Jurnal Aqidah, 4(1).  

Maulana, A. (2022). Pengaruh tasawuf terhadap kebudayaan Islam. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar.  

Miswar, M. (2019). Tasawuf falsafi dalam perspektif sejarah dan filsafat. Jakarta: Pustaka 

Filsafat.  

Nata, A. (2012). Akhlak tasawuf. Jakarta: RajaGrafindo Persada. Patih, S. (2022). Tasawuf 

Sunni: Praktik spiritual dan moralitas. Jakarta: Pustaka Ilmu.  

Rositawati, T. (2018). Pembaharuan dalam tasawuf: Studi terhadap konsep neo-sufisme Fazlur 

Rahman. Jurnal  

Farabi, 18(2). Sachedina, A. A. (2009). The Islamic roots of democratic pluralism. New York: 

Oxford University Press.  

Sakdullah, M. (2020). Tasawuf di era modernitas: Kajian komprehensif seputar neo-sufisme. 

Living Islam, 3(2), 364–381.  

Sharif, K. (2017). Tasawuf dan pemikiran Islam modern. Jakarta: Pustaka Utama.  

Shah, S. A. A. (2014). The book of sufi healing. Albany: State University of New York Press.  

Sidiq, A. (2015). Wajah tasawuf di era modern. Jurnal Episteme, 10(1).  

Sinaga, R. D., & Minarti, S. (2025). Studi Islam dengan pendekatan tasawuf mistisme Islam. 

Mesada, 2(2), 626–633.  

Somantri, D., & Sitika, R. (2025). Spiritualitas Islam kontemporer: Perspektif tasawuf dan 

filsafat. Jakarta: Pustaka Edukasi.  

Suhantoro, S. (2020). Kerangka historis: Tasawuf dan modernitas. Kariman, 8(1), 79–88.  

Ummah. (2019). Praktik tasawuf dalam kehidupan sehari-hari. Jakarta: Penerbit Ummah.  

Usman, R. (2022). Pengalaman mistik dalam perspektif tasawuf falsafi: Fana’, baqa’, dan 

ittihad. Bandung: Pustaka Ilmu.  

Yuzki, A., & Nawafi, M. (2020). Pengaruh tasawuf terhadap budaya dan seni Islam. Bandung: 

Penerbit Andi.  

Zubaida, S. (2018). Sufism and modernity: Pathways to spiritual renewal. London: Routledge.  

Zulkifli, H., & Jamaluddin, M. (2018). Pengamalan tasawuf Sunni dalam kehidupan sosial. 

Jakarta: Pustaka Ilmu. 

 


