Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam e—ISSN: XXX-XXX
I I N Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36 p—ISSN: XXX-XXX

Jurnal Penelitian dan Pendidikan slam  NLLPS://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi

Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam Kontemporer

Idrus Rahman *!, Latuopo Huzaifah?, Maseni Hartinah 2
L Universitas Islam Negeri Abdoel Moethalib Sangadji Ambon, Indonesia
23 Institut Agama Islam Negeri Sorong Papua Barat Daya, Indonesia

Received: 12-04-2025 Revised: 20-04-2025 Accepted: 25-05-2025

Abstrak

Penelitian ini mengkaji relevansi tasawuf dalam menghadapi tantangan modernitas dari perspektif Islam
kontemporer. Modernitas membawa dinamika kompleks yang mencakup krisis spiritual, moral, dan
eksistensial, sehingga menuntut respons yang adaptif dan transformatif. Tasawuf, terutama melalui Neo-
Sufisme, menawarkan paradigma yang menyatukan dimensi batiniah, moral, dan sosial, serta
menyeimbangkan kebutuhan spiritual, rasional, dan sosial umat Muslim. Pendekatan ini menunjukkan bahwa
tasawuf tidak sekadar praktik kontemplatif individual, melainkan juga instrumen etis yang membimbing
pembentukan karakter, akhlak, dan kontribusi nyata terhadap masyarakat. Neo-Sufisme mempertahankan
pengalaman spiritual mendalam, penyucian hati, dan makrifatullah, sekaligus menekankan tanggung jawab
sosial, sehingga nilai sufistik klasik dapat diterapkan dalam konteks kehidupan modern yang dinamis.
Adaptasi historis dan kontemporer tarekat menegaskan kemampuan tasawuf untuk berperan aktif dalam
pendidikan moral, pemberdayaan komunitas, dan pengembangan etika kepemimpinan. Kajian ini menegaskan
bahwa tasawuf mampu membumikan nilai-nilai spiritual Islam, mengatasi efek negatif modernitas seperti
individualisme dan materialisme, serta membangun kehidupan kontemporer yang harmonis dan beretika.
Dengan demikian, tasawuf muncul sebagai paradigma integral, relevan, dan aplikatif bagi umat Muslim dalam
menghadapi kompleksitas modernitas secara menyeluruh.

Kata Kunci: Tasawuf; Modernitas; Neo-Sufism; Spiritualitas; Integrasi Etika dan Sosial

This study examines the relevance of Tasawuf in addressing the challenges of modernity from the perspective
of contemporary Islamic thought. Modernity presents complex dynamics, including spiritual, moral, and
existential crises, requiring adaptive and transformative responses. Tasawuf, particularly through Neo-
Sufism, offers a paradigm that integrates inner, moral, and social dimensions, balancing spiritual, rational,
and social needs of Muslims. This approach demonstrates that Tasawuf is not merely an individual
contemplative practice but also an ethical framework guiding character development, virtuous conduct, and
tangible societal contributions. Neo-Sufism preserves profound spiritual experiences, heart purification, and
ma ‘rifatullah while emphasizing social responsibility, allowing classical Sufi values to be applied in dynamic
modern contexts. Historical and contemporary adaptations of Sufi orders further illustrate Tasawuf’s active
role in moral education, community empowerment, and leadership ethics. The study highlights that Tasawuf
can ground lIslamic spiritual values, mitigate negative effects of modernity such as individualism and
materialism, and foster an ethical and harmonious contemporary life. Consequently, Tasawuf emerges as an
integrated, relevant, and applicable paradigm for Muslims, providing holistic guidance in navigating the
complexities of modern society.

Keywords: Tasawuf; Modernity; Neo-Sufism; Spirituality; Ethical and Social Integration

Corresponding Author: idrus.rahman@iainambon.ac.id

How to Cite:

Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam
Kontemporer. IHSAN: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam, 1(1), 23-36

This is an open access article under the CC BY-SA license

23


https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:idrus.rahman@iainambon.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam...

PENDAHULUAN

Salah satu persoalan mendasar dalam memahami tasawuf adalah stereotip yang
menyamakan kehidupan sufi dengan sikap anti-dunia, kemiskinan, dan keterasingan sosial
(Alba, 2012; Anis, 2013). Pandangan ini reduktif dan mengabaikan dimensi historis tasawuf
sebagai etos spiritual dan etika yang telah hadir sejak masa Rasulullah SAW dan para sahabat.
Pada periode awal Islam, praktik sufistik bukan penolakan terhadap dunia, melainkan orientasi
etis yang menempatkan kekayaan dan materi sebagai sarana, bukan penguasa hati. Rasulullah
SAW dan para sahabat menekankan akhlak mulia, pengendalian diri, dan pengembangan
spiritual sebagai energi moral dalam kehidupan sosial (Basri, 2022; Maulana, 2022). Sejarah
membuktikan bahwa tasawuf bukanlah bentuk isolasi pasif; figur sufi seperti Syamil
Daghestani di Kaukasus, Haji Umar Tall di Senegal, dan Abdul Qadir al-Jazairi di Aljazair
menunjukkan bahwa spiritualitas sufistik dapat menjadi kekuatan etis dalam menghadapi
ketidakadilan sekaligus memperkuat martabat umat (Darwish, 2019; Usman, 2022).

Memasuki era modern, tasawuf menghadapi tantangan baru yang muncul dari paradigma
rasionalitas-instrumental, industrialisasi, dan dominasi materialisme. Modernitas yang
menekankan akumulasi materi dan sekularisasi kehidupan menimbulkan kehampaan spiritual
dan disorientasi makna (Zubaida, 2018). Di Barat, krisis makna mendorong minat terhadap
tradisi mistik dan spiritualitas lintas agama. Dalam konteks Islam, tasawuf menawarkan
pemulihan keseimbangan antara dimensi lahiriah dan batiniah, antara rasionalitas dan
pengalaman spiritual yang mendalam (Fadel, 2021; Sharif, 2017). Kritik terhadap praktik
sufistik historis yang individualistik dan eskapistik memunculkan gagasan pembaruan,
terutama melalui Neo-Sufisme yang dipopulerkan Fazlur Rahman. Konsep ini menekankan
keterkaitan antara etika sosial, rasionalitas modern, dan spiritualitas Qur’ani, menjadikan
tasawuf sebagai energi transformasi moral yang relevan bagi pembentukan manusia modern
yang seimbang (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020).

Tasawuf sebagai dimensi batiniah Islam memperdalam pemahaman manusia terhadap
Tuhan dan hubungan sosial. Berbeda dengan pendekatan hukum Islam yang menekankan aspek
normatif, tasawuf mengajak perjalanan batin menuju kesadaran spiritual dan makna hidup sejati
(Alawiyah, 2023). Praktik sufistik seperti dzikir, riyadhah, dan meditasi membentuk kesalehan
individual sekaligus meningkatkan kepedulian sosial. Sejarah juga menunjukkan peran tasawuf
dalam kiprah sosio-politik dan pendidikan Islam, khususnya melalui tarekat yang
mengintegrasikan dimensi agama dan sosial-politik, serta menjadi wadah transformasi moral
masyarakat (Abrar & Arif, 2021; Falah & Assya’bani, 2021). Di era globalisasi dan
konsumerisme, tasawuf menawarkan solusi terhadap kehampaan spiritual dan krisis makna
eksistensial melalui konsep fana’ dan baga’, menuntun individu menemukan kesadaran ilahiah
di tengah tekanan material dan fragmentasi nilai (Knysh, 2019; Isti’ana, 2024).

Pemikiran sufi klasik seperti Al-Ghazali, Ibn Arabi, dan Jalaluddin Rumi tetap relevan
dalam konteks modern, menegaskan dinamika dan adaptabilitas tasawuf. Pendekatan
interdisipliner mengaitkan nilai sufistik dengan psikologi modern, mindfulness, dan terapi
kognitif, memperkuat relevansi tasawuf dalam menghadapi tekanan mental, emosional, dan
sosial kontemporer (Rosyid & Aulia, 2023; Zamzami, 2022; Abdullah, 2023). Berdasarkan
uraian tersebut, penelitian ini memiliki fokus untuk: (1) menganalisis relevansi ajaran tasawuf
dalam menghadapi tantangan modernitas dan perubahan sosial-budaya, serta (2) menilai
implikasi integrasi tasawuf dan perspektif filsafat Islam terhadap praktik spiritual, moral, dan



(J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36 25

sosial umat Islam kontemporer. Dengan demikian, kajian ini menegaskan bahwa tasawuf,
ketika dikaji secara kritis dan kontekstual, dapat menjadi sumber daya spiritual yang
memperkuat keseimbangan dimensi lahiriah, batiniah, dan sosial dalam kehidupan umat
Muslim modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
kepustakaan (library research) sebagai strategi utama untuk menganalisis hubungan antara
tasawuf dan modernitas. Pendekatan ini dipilih karena kajian tasawuf bersifat filosofis,
konseptual, dan spiritual, sehingga membutuhkan telaah mendalam terhadap literatur klasik
maupun kontemporer, bukan pengamatan lapangan. Dengan cara ini, penelitian dapat
mengungkap makna esensial, simbolik, dan dimensi batiniah dalam ajaran sufistik, serta
menilai relevansinya dalam menghadapi tantangan modernitas dan perubahan sosial-budaya
(Fachrizal et al., 2025; Somantri & Sitika, 2025).

Data penelitian diperoleh dari sumber primer berupa karya Kklasik seperti Ihya’
Ulumuddin (al-Ghazali), Futuhat al-Makkiyah dan Fusus al-Hikam (lbn Arabi), serta puisi
sufistik Jalaluddin Rumi, yang menjadi acuan utama dalam memahami konsep sentral tasawuf,
antara lain fana’, bagqa’, ma rifat, dan tazkiyatun nafs. Selain itu, digunakan sumber sekunder
berupa literatur kontemporer, termasuk jurnal ilmiah, buku akademik, dan penelitian terbaru
yang membahas tasawuf dalam konteks modernitas (Abrar & Arif, 2021; Afriani, 2024,
Sakdullah, 2020). Pemilihan sumber didasarkan pada relevansi isi, kredibilitas akademik, dan
kontribusi terhadap pemahaman integrasi tasawuf dengan kehidupan modern.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan tahapan
sistematis: (1) penelusuran literatur melalui basis data akademik dan publikasi resmi; (2) seleksi
sumber sesuai Kriteria inklusi, yaitu relevansi dengan tasawuf, modernitas, dan dimensi sosial;
dan (3) pengelompokan materi ke dalam tema utama, seperti integrasi tasawuf dan syariat, nilai
moral dan etika sufistik, peran tasawuf dalam pembentukan karakter, serta kontribusinya
terhadap keseimbangan spiritual, batiniah, dan sosial umat modern (Basri, 2022; Falah &
Assya’bani, 2021). Tahapan ini memastikan analisis tidak sekadar deskriptif, tetapi juga
mampu menafsirkan pesan filosofis, sosial, dan praktis dari tradisi tasawuf.

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) untuk
mengidentifikasi pola, tema, dan makna utama dalam teks (Knysh, 2019; Alawiyah, 2023).
Proses analisis meliputi reduksi data, kategorisasi tematik, dan penarikan kesimpulan secara
interpretatif, sehingga makna batiniah, etis, dan sosial dari ajaran tasawuf dapat dipahami secara
menyeluruh. Validitas penelitian dijaga melalui triangulasi sumber, membandingkan literatur
klasik dan kontemporer agar interpretasi konsisten dan dapat dipertanggungjawabkan. Dengan
metode ini, penelitian diharapkan memberikan gambaran komprehensif mengenai relevansi
tasawuf dalam menghadapi modernitas, sekaligus menekankan nilai spiritual, moral, dan sosial
yang aplikatif bagi umat Islam kontemporer.



26  Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam...

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Makna dan Hakikat Tasawuf

Etimologi Tasawuf

Secara etimologis, kata tasawuf (tashawwuf) memiliki beberapa penafsiran yang
mencerminkan nilai-nilai spiritual dan karakter kaum sufi. Al-Kalabadzi (w. 380 H/990 M)
menyatakan bahwa kata ini berasal dari shuf, kain wol kasar yang digunakan para sufi sebagai
simbol kesederhanaan dan penolakan terhadap kemewahan dunia. Ibrahim Basuni
menambahkan bahwa shuf melambangkan kebeningan dan kemurnian hati kaum sufi yang tulus
dalam ibadahnya kepada Allah (Basri, 2022).
Selain itu, beberapa ahli mengaitkan tasawuf dengan:
(1) Ahl al-Shuffah, yaitu sekelompok sahabat Nabi yang tinggal di serambi masjid,
hidup sederhana, dan mengabdikan diri sepenuhnya kepada Allah tanpa
menekankan harta atau kedudukan sosial (Maulana, 2022; Darwish, 2019).
(2) Saf, yang berarti barisan, menggambarkan sufi sebagai orang yang selalu berada di
barisan terdepan dalam ibadah dan amal kebajikan.
(3) Sophos, dari bahasa Yunani, berarti hikmah atau kebijaksanaan, menunjukkan
keterkaitan sufisme dengan pengetahuan etis dan kebijaksanaan spiritual.
Mayoritas pakar menilai bahwa “shuf” adalah sumber utama istilah tasawuf, karena
mencerminkan praktik hidup sederhana dan disiplin spiritual yang menolak kesenangan
duniawi (Zamzami, 2022). Namun, sebagian pengkaji berpendapat bahwa istilah ini bersifat
gelar (lagab) yang diberikan kepada mereka yang menekuni ibadah, pengendalian diri, dan
akhlak mulia, tanpa memandang asal kata tertentu (Hajjaj, 2024).
Terminologi Tasawuf

Secara terminologis, tasawuf lebih menekankan pada pengalaman batiniah, moral, dan
spiritual daripada aspek lahiriah. Hajjaj (2024) menyatakan bahwa tasawuf adalah ilmu yang
mempelajari penyucian diri, pengendalian hawa nafsu, dan praktik spiritual untuk mendekatkan
diri kepada Allah melalui akhlak mulia, kesederhanaan, dan penghayatan makna ibadah. Al-
Junaid dan Dzunnun al-Mishri menekankan tahapan spiritual (magamat dan ahwal) yang
mematikan ego diri (fana’) dan menghidupkan kesadaran batin kepada Tuhan (baga’). Inti
tasawuf adalah latihan jiwa melalui kegiatan spiritual yang membebaskan manusia dari
pengaruh dunia, menguatkan kedekatan dengan Allah, dan menumbuhkan akhlak mulia.

Beberapa definisi klasik (Nasution, 2021) menekankan aspek moral, spiritual, dan praktik

sehari-hari:

(1) Al-Qashshab menekankan akhlak mulia sebagai inti tasawuf.

(2) M’aruf al-Karkhi menyoroti aspek magamat, yakni hakikat spiritual yang
menuntun individu pada kesucian jiwa.

(3) Dzunnun al-Mishri menekankan fana’, mematikan ego diri untuk hidup dalam
kesadaran Tuhan.

Hakikat Ajaran Tasawuf

Hakikat ajaran tasawuf dapat dianalisis melalui tiga dimensi utama:

(1) Dimensi manusia sebagai makhluk terbatas
Tasawuf mengajarkan penyucian diri dan pengendalian hawa nafsu agar fokus
kepada Tuhan sebagai pusat kehidupan, membebaskan jiwa dari godaan dunia
(Abdullah, 2023).



(J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36 27

(2) Dimensi manusia sebagai makhluk yang berjuang
Menekankan pembinaan akhlak, disiplin spiritual, dan kesabaran, sehingga
individu mampu menjalani kehidupan sosial dan moral secara berimbang
(Zamzami, 2022; Fadel, 2021).

(3) Dimensi manusia sebagai makhluk bertuhan
Kesadaran fitrah yang mengarahkan seluruh aktivitas dan hubungan sosial pada
tujuan ilahiah, sehingga tasawuf relevan dalam membangun keseimbangan antara
dimensi lahiriah, batiniah, dan sosial umat Muslim (Sharif, 2017; Basri, 2022).

Asal-Usul Tasawuf dalam Sejarah Islam

Sejarah awal tasawuf menunjukkan bahwa praktik sufistik sudah ada sejak masa
Rasulullah SAW dan para sahabat. Kehidupan Ahl al-Shuffah mencerminkan integrasi
spiritualitas dengan etika sosial; mereka hidup sederhana, menjauhi harta dunia, namun tetap
menjalankan tanggung jawab moral dan sosial (Darwish, 2019; Usman, 2022). Rasulullah SAW
menekankan akhlak mulia, pengendalian diri, dan pengembangan spiritual sebagai energi moral
yang mendorong kesejahteraan masyarakat.

Selain itu, tokoh-tokoh awal sufi seperti Hasan al-Basri dan Al-Jariri menekankan
tasawuf sebagai pengembangan akhlak, disiplin diri, dan penyucian jiwa. Praktik zuhud dan
kesederhanaan mereka bukan tujuan akhir, tetapi sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah
dan menguatkan dimensi moral dalam interaksi sosial (Maulana, 2022; Basri, 2022). Hal ini
menunjukkan bahwa tasawuf historis merupakan bentuk integrasi antara dimensi batiniah,
moral, dan sosial, yang relevan untuk diterapkan dalam konteks modernitas.

Dalam konteks Sunni, tasawuf menekankan keseimbangan antara dimensi batiniah dan
syariat lahiriah, berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah. Abu al-Wafa’ al-Ghanimi al-Taftazani
dalam Madkhal ila al-Tasawuf al-Islam menegaskan bahwa Tasawuf Sunni bersifat moderat,
menghindari ekstremisme Tasawuf Falsafi, dan menekankan kesederhanaan, pemurnian hati,
serta kepatuhan terhadap prinsip syariat (Zulkifli & Jamaluddin, 2018; Patih, 2022).

Aliran ini berkembang pesat sejak abad ke-5 H seiring penguatan teologi Ahlussunnah
wal Jamaah, dengan tokoh sentral seperti al-Qusyairi, al-Harawi, dan al-Ghazali. Mereka
memformulasikan Tasawuf Sunni sebagai integrasi antara hakikat dan syariat melalui
pendidikan akhlak, pengendalian hawa nafsu, dan latihan spiritual (riyadhah) yang sistematis
(Zulkifli & Jamaluddin, 2018).

Karaktersistik utama Tasawuf Sunni meliputi:

(1) Berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah, sehingga praktik spiritual tetap berada dalam

kerangka syariat.

(2) Menghindari istilah filsafat atau syathahat yang dapat menyesatkan, berbeda dari

Tasawuf Falsafi.

(3) Dualisme relasional Tuhan—Manusia, menekankan kedekatan spiritual tanpa

persatuan ontologis ekstrem.
(4) Sinergi hakikat dan syariat, memastikan praktik spiritual mendukung kesadaran
batin sekaligus patuh syariat (Patih, 2022).

(5) Fokus pendidikan akhlak dan penyucian jiwa, melalui tahapan takhalli, tahalli, dan
tajalli, menuju makrifatullah dan pengalaman spiritual langsung (Abdullah, 2023;
Fachrizal et al., 2025).



28 Rahman, I., Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam...

Tasawuf Sunni menekankan tauhid syuhudi, yaitu pengalaman pengenalan dan
penyaksian Allah secara batiniah, yang menumbuhkan akhlak mulia dan kesadaran sosial.
Tasawuf Sunni menyempurnakan ilmu kalam dan figih: tauhid sebagai fondasi teoretis, tasawuf
sebagai sarana pembersihan hati, dan figih menjaga amal lahir sesuai syariat. Perjalanan
spiritual ini membentuk keseimbangan antara dimensi lahir dan batin, serta menghasilkan
akhlak terpuji yang aplikatif dalam kehidupan kontemporer (Somantri & Sitika, 2025; Zulkifli
& Jamaluddin, 2018). Selain itu, institusionalisasi tasawuf melalui tarekat, seperti Qadiriyah
dan Nagsyabandiyah, menunjukkan kemampuan adaptasi terhadap dinamika sosial modern.
Praktik sufistik ini membimbing individu untuk menemukan kesadaran transenden (fana’ dan
baga’), mengendalikan hawa nafsu, dan menumbuhkan ketenangan batin serta harmoni sosial,
sehingga relevan dalam menghadapi tantangan modernitas (Alba, 2012; Abror & Arif, 2021;
Jais, 2023).

2.  Perkembangan Pemikiran Tasawuf

Perkembangan tasawuf sebagai disiplin spiritual dalam Islam dapat ditinjau melalui
periode Klasik hingga kontemporer, tokoh dan alirannya, serta institusi tarekat dan kontribusi
sosial-politiknya. Pendekatan ini memungkinkan pembaca memahami bagaimana tasawuf
bertransformasi dari pengalaman individual sufistik menjadi kerangka filosofis, etis, dan sosial
yang aplikatif dalam konteks modern.

Tasawuf dari Masa Klasik ke Kontemporer

Sejarah tasawuf menunjukkan dinamika pemikiran yang kaya, baik dari segi praktik
spiritual maupun konsepsi filosofis. Tasawuf awal pada masa Rasulullah SAW dan para sahabat
tercermin melalui kehidupan Ahl al-Suffah, yang menekankan kesederhanaan, pengendalian
diri, dan tanggung jawab sosial (Darwish, 2019; Usman, 2022). Tokoh-tokoh awal seperti
Hasan al-Basri, Al-Jariri, dan Rabi’ah al-Adawiyah menekankan tasawuf sebagai
pengembangan akhlak, disiplin diri, dan penyucian jiwa, dengan praktik zuhud sebagai sarana
mendekatkan diri kepada Allah (Maulana, 2022; Basri, 2022).

Dalam periode klasik (abad ke-3—6 H), tasawuf mengalami sistematisasi melalui karya
tokoh seperti Al-Qusyairi, Al-Harawi, dan Al-Ghazali, yang menekankan keseimbangan antara
hakikat batiniah dan syariat lahiriah. Konsep klasik seperti fana’ (hilangnya ego) dan baga’
(kehidupan dengan kesadaran Ilahi) menjadi landasan spiritual bagi individu untuk mengatasi
dominasi materialisme dan keserakahan dunia (Shah, 2014).

Seiring perkembangan zaman, tasawuf mengalami institusionalisasi melalui tarekat
seperti Qadiriyah, Nagsyabandiyah, dan Syaziliyah, yang tidak hanya menjadi media
pendidikan spiritual, tetapi juga sarana integrasi sosial, etika, dan harmonisasi komunitas (Alba,
2012; Abrar & Arif, 2021). Tarekat-tarekat ini menunjukkan kemampuan adaptasi tasawuf
terhadap konteks sejarah, politik, dan budaya, sehingga praktik sufistik tetap relevan dalam
berbagai kondisi sosial.

Pada era modern, kebutuhan untuk menafsirkan ulang tasawuf muncul seiring tantangan
modernitas, industrialisasi, dan dominasi paradigma rasionalitas-instrumental. Dalam konteks
ini, lahirlah Neo-Sufisme, suatu pendekatan yang menekankan integrasi dimensi etika, sosial,
dan spiritual dengan rasionalitas modern, tetap berlandaskan prinsip syariat, serta relevan bagi
kehidupan kontemporer (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020; Basri, 2022).



Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36 29

Tokoh dan Aliran Tasawuf
Tasawuf berkembang dalam beberapa karakteristik, yang paling dikenal adalah:
Tasawuf Sunni

1)

@)

3)

Menekankan keseimbangan antara dimensi batiniah dan syariat lahiriah,
berlandaskan Al-Qur’an dan Sunnah (Zulkifli & Jamaluddin, 2018; Patih,
2022).

Tokoh penting: Al-Ghazali, Al-Qusyairi, Al-Harawi.

Ciri khas: dualisme relasional Tuhan—manusia, penghindaran istilah filsafat
atau syathahat yang berlebihan, sinergi hakikat dan syariat, serta fokus pada
pendidikan akhlak dan penyucian jiwa melalui tahapan takhalli, tahalli, dan
tajalli (Abdullah, 2023; Fachrizal et al., 2025).

Pendekatan ini menekankan tauhid syuhudi, pengalaman pengenalan dan
penyaksian Allah secara batiniah, yang menumbuhkan akhlak mulia dan
kesadaran sosial.

Tasawuf Falsafi (Filsafat Sufi)

Menekankan terminologi filosofis dan metafisis, termasuk konsep hulul dan
ittihad.

Tokoh penting: Ibn Arabi, dengan doktrin wahdatul wujud yang menekankan
kesatuan wujud dan pengalaman transenden.

Fokus utama: pengembangan pengalaman batin individu yang spekulatif,
berbeda dari tasawuf Sunni yang moderat dan kontekstual.

Neo-Sufisme

Corak kontemporer yang memadukan nilai-nilai tasawuf klasik dengan
kebutuhan modern, rasionalitas, dan relevansi sosial.

Menekankan integrasi spiritual, moral, dan sosial, tetap dalam koridor syariat,
sehingga tasawuf berfungsi sebagai paradigma kehidupan dan terapi spiritual
modern (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020).

Aturan, Praktik, dan Pengamalan Tasawuf

Pengamalan tasawuf bukan sekadar aktivitas ritual, tetapi merupakan proses sistematis
untuk membangun kesadaran spiritual, moral, dan sosial. Berdasarkan kajian literatur klasik
dan kontemporer, pengamalan tasawuf dapat dibagi ke dalam beberapa aspek utama:
Riyadhah (Latihan Spiritual)
Riyadhah merupakan latihan disiplin yang bertujuan menyucikan jiwa,
mengendalikan hawa nafsu, dan memperkuat kesadaran batiniah. Tahapan utama
riyadhah meliputi:

1)

Takhalli: membersihkan diri dari sifat buruk dan pengaruh duniawi, seperti
keserakahan, iri, dan sombong (Zulkifli & Jamaluddin, 2018).

Tahalli: mengisi diri dengan akhlak mulia, seperti kesabaran, kejujuran, dan
kasih sayang terhadap sesama (Patih, 2022).

Tajalli: tersingkapnya cahaya ilahi dalam diri, yaitu pengalaman
makrifatullah, pengenalan dan penyaksian Allah secara batiniah (Abdullah,
2023; Fachrizal et al., 2025).

Proses ini menunjukkan bahwa praktik tasawuf bersifat progresif dan personal,
namun dapat diterapkan secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari.



30 Rahman, I, Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam...

(2) Dzikir dan musyahadah
Dzikir adalah praktik mengingat Allah melalui ucapan, doa, atau meditasi batin.
Dengan kata lain membangun hubungan batin dengan Allah melalui kesadaran
penuh (qurb). Musyahadah adalah kesadaran langsung akan kehadiran Allah dalam
setiap aspek kehidupan. Dzikir dan musyahadah dapat dilakukan secara individu
maupun kelompok, baik dalam bentuk sederhana seperti dzikir harian, maupun
ritual tarekat yang lebih sistematis
Kombinasi kedua praktik ini memungkinkan seorang Muslim:
. Menumbuhkan kesadaran akan keesaan Allah (tauhid syuhudi) tanpa jatuh
pada klaim persatuan ontologis ekstrem.
. Mengembangkan ketenangan batin, kesabaran, dan pengendalian diri dalam
menghadapi tekanan sosial atau material (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020).
(3) Zuhud dan Kesederhanaan Hidup
Zuhud adalah prinsip hidup sederhana dan mengurangi keterikatan pada
harta/materi, kesenangan dunia, dan status sosial. Seorang pengamal tasawuf
mengutamakan:
. Pemenuhan kebutuhan secara moderat.
. Penggunaan waktu dan energi untuk ibadah dan amal shalih.
. Menjaga keseimbangan antara kepentingan pribadi, sosial, dan spiritual
(Basri, 2022).
Prinsip ini tidak berarti menolak kehidupan dunia, tetapi menempatkannya pada
posisi yang seimbang agar tidak mengganggu perjalanan spiritual dan moral.
(4) Amal Shalih dan Akhlak Mulia
Pengamalan tasawuf menekankan integrasi antara spiritualitas dan etika sosial.
Amal shalih dan akhlak mulia diwujudkan melalui:
. Keadilan dan kejujuran dalam interaksi sosial.
. Kepedulian terhadap lingkungan dan kesejahteraan masyarakat.
. Sikap rendah hati, sabar, dan toleran dalam menghadapi konflik (Somantri &
Sitika, 2025).

Peran Tarekat dalam Praktik Tasawuf Sehari-hari dan Kontribusi Sosial-Politik
Tarekat merupakan institusi sentral dalam pengembangan dan penyebaran tasawuf,
berperan sebagai sarana pendidikan spiritual sekaligus mediator moral dan sosial dalam
masyarakat. Dalam konteks modern, tarekat menyesuaikan praktik tasawuf melalui pendidikan
karakter, konseling spiritual, dan integrasi etika dalam kehidupan sosial. Sebagai pembimbing,
tarekat menyinergikan latihan spiritual individu dengan pengembangan akhlak dan kesadaran
sosial komunitas, sehingga pengamalan tasawuf sehari-hari menjadi tersistem, terarah, dan
berkelanjutan. Praktik ini membentuk pola hidup harmonis antara dimensi spiritual, moral, dan
sosial, menjadikan tasawuf bukan sekadar pengalaman mistik personal, tetapi juga paradigma
hidup aplikatif dan pedoman etis yang membimbing perilaku sosial (Somantri & Sitika, 2025;
Jais, 2023).
Fungsi utama tarekat mencakup:
(1) Pendidikan Spiritual Sistematis
Tarekat menyediakan struktur latihan spiritual yang terarah melalui riyadhah,
dzikir, wirid, dan bimbingan langsung dari mursyid. Praktik ini bertujuan



\J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36 31

menyucikan jiwa, mengendalikan hawa nafsu, serta menumbuhkan kesadaran batin
yang mendalam (Alba, 2012; Abror & Arif, 2021).

(2) Penguatan Komunitas Sosial dan Moral
Selain membimbing individu, tarekat juga menumbuhkan solidaritas, tanggung
jawab sosial, dan pengembangan akhlak mulia dalam komunitas. Kehadiran tarekat
memperkuat jaringan sosial berbasis etika sufistik, sehingga pengamalan tasawuf
tidak bersifat individualistik, melainkan aplikatif dalam kehidupan sehari-hari.

(3) Kontribusi Sosial-Politik Historis
Dalam sejarah Islam klasik, tarekat memainkan peran strategis dalam pendidikan
moral masyarakat, penyelesaian konflik, pembinaan akhlak, dan pembangunan
kesejahteraan sosial. Mereka menjadi mediator etika yang menjembatani dimensi
spiritual individu dengan kepentingan sosial dan politik (Alba, 2012; Abror & Avrif,
2021).

(4) Adaptasi terhadap Konteks Modern
Tarekat kontemporer menyesuaikan praktik tasawuf dengan dinamika kehidupan
modern. Selain pendidikan spiritual, mereka mengembangkan program konseling,
pendidikan karakter, dan integrasi nilai etika dalam aktivitas sosial, pendidikan, dan
profesional. Pendekatan ini menjadikan tasawuf relevan sebagai paradigma
kehidupan yang menyeluruh, menyeimbangkan dimensi spiritual, moral, dan sosial
(Basri, 2022; Rositawati, 2018).

3.  Neo-Sufisme: Konsep dan Relevansi Kontemporer

Secara etimologis, istilah Neo-Sufisme berasal dari dua kata: neo, yang berarti baru atau
diperbarui, dan sufisme, yang merujuk pada tradisi spiritual sufistik dalam Islam. Dengan
demikian, Neo-Sufisme dapat dipahami sebagai pembaruan atau aktualisasi ajaran sufistik
klasik agar relevan dengan konteks kehidupan modern (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020).
Secara terminologis, Neo-Sufisme merupakan disiplin spiritual yang mengintegrasikan dimensi
batiniah, etika, dan sosial dengan pemikiran modern, sambil tetap berpegang pada prinsip
syariat Islam.

Pendekatan ini menegaskan bahwa sufisme bukan hanya pengalaman spiritual individual,
tetapi juga paradigma etis yang membimbing perilaku sosial dan moral umat Muslim di era
kontemporer (Rositawati, 2018; Sidig, 2015). Dengan kata lain, Neo-Sufisme menjadi jembatan
antara nilai-nilai klasik tasawuf dan tuntutan modernitas, menekankan relevansi spiritualitas
dalam kehidupan sosial, pendidikan, dan politik. Tokoh-tokoh modern seperti Fazlur Rahman,
Said Nursi, dan Syed Hossein Nasr berperan dalam mengembangkan gagasan pembaruan
spiritual yang kompatibel dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan tuntutan masyarakat
kontemporer (Qutb, 2013). Fazlur Rahman secara khusus menggunakan istilah Reformed
Sufism atau sufisme yang diperbarui, menekankan pentingnya mengaktualisasikan nilai sufistik
dalam kehidupan pribadi dan sosial.

Neo-Sufisme bukan sekadar bentuk sufisme populer, melainkan paradigma yang
memanfaatkan energi etika tasawuf untuk transformasi sosial. Sejarah terminologi Neo-
Sufisme juga menunjukkan kontinuitas intelektual. Sebelum Fazlur Rahman, Hamka telah
memperkenalkan istilah tasawuf modern, yang menekankan keterlibatan aktif individu dalam
kehidupan bermasyarakat, berbeda dengan pendekatan klasik al-Ghazali yang menekankan
‘uzlah atau penyendirian dalam pencarian hakikat. Konsep ini menegaskan bahwa sufisme



32 Rahman, I, Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam...

modern harus mengintegrasikan nilai moral dan spiritual dengan tanggung jawab sosial, tetap
berpegang pada al-Qur’an dan Hadits, sekaligus menyesuaikan diri dengan tuntutan
kontemporer. Menurut Burhani (2022), Neo-Sufisme menekankan prinsip “mengambil yang
baik dan meninggalkan yang buruk” (khudz ma shafa, da’ ma kadara), atau dalam istilah ushul
al-figh: al-muhafadzah ‘ala al-qadim al-shalih wal-akh 'dzu bil-jadid al-ashlah. Pendekatan ini
menegaskan bahwa sufisme kontemporer harus mempertahankan aspek moral dan disiplin diri
yang autentik, sambil menghindari praktik-praktik ekstravaganza sufisme populer yang tidak
ortodoks. Fokus utama Neo-Sufisme adalah rekonstruksi sosio-moral masyarakat Muslim,
sehingga spiritualitas individu tidak terlepas dari tanggung jawab sosial dan kontribusi nyata
dalam kehidupan bermasyarakat. Sehingga Neo-Sufisme menekankan pelibatan aktif individu
dalam masyarakat, keseimbangan antara dimensi batin dan sosial, serta integrasi antara
spiritualitas klasik dan tuntutan modern, menjadikannya paradigma sufistik yang aplikatif dan
relevan di era kontemporer (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020; Sidiq, 2015).

Lahirnya Neo-Sufisme dan Karakteristiknya
Neo-Sufisme lahir sebagai respons terhadap tantangan modernitas, industrialisasi, dan
dominasi rasionalitas-instrumental yang cenderung menekankan aspek lahiriah atau rasional
agama sekaligus mengabaikan dimensi batiniah dan moral sufisme klasik (Rositawati, 2018;
Sakdullah, 2020). Perkembangan ini muncul dari kesadaran akan perlunya membangkitkan
kembali nilai sufisme yang menekankan dimensi moral umat, mengintegrasikan spiritualitas
dengan kehidupan sosial, serta menyesuaikan praktik sufistik dengan tuntutan kontemporer.
Secara terminologis, Neo-Sufisme mengacu pada pembaruan (neo) terhadap sufisme
klasik, dengan tetap mempertahankan prinsip syariat Islam dan menekankan relevansi praktik
spiritual bagi kehidupan sosial, moral, dan etis umat Muslim (Rositawati, 2018). Pendekatan
ini menekankan bahwa sufisme bukan hanya pengalaman mistik personal, tetapi juga
paradigma etis yang membimbing perilaku sosial.
Historisnya, Neo-Sufisme dipelopori oleh Fazlur Rahman yang menekankan perlunya
keseimbangan (tawazun) antara kepentingan dunia dan akhirat, serta rekonstruksi sufisme agar
tetap relevan dalam kehidupan sosial (Rositawati, 2018; Sakdullah, 2020). Pendekatan ini
mengacu pada warisan al-Ghazali yang menyatukan syariat, tarekat, hakikat, dan makrifat
secara integral, namun diperbarui agar lebih responsif terhadap tantangan sosial dan budaya
modern (Basri, 2022).
Karakteristik utama Neo-Sufisme, meliputi:
(1) Integrasi spiritual dan rasionalitas modern
Praktik sufistik diarahkan untuk tidak hanya mencapai pengalaman batin
(makrifat), tetapi juga menyesuaikan diri dengan tuntutan intelektual, profesional,
dan sosial kontemporer (Basri, 2022; Zamzami, 2022).

(2) Orientasi sosial dan etika
Neo-Sufisme menekankan kontribusi nyata terhadap masyarakat melalui
pendidikan karakter, advokasi moral, dan pemberdayaan komunitas, menjadikan
sufisme sarana rekonstruksi sosial-moral (Rositawati, 2018).

(3) Fleksibilitas metodologis
Metode klasik seperti riyadhah, dzikir, dan muragabah diadaptasi dengan
pendekatan psikologis, konseling, dan pendidikan modern, sehingga latihan
spiritual lebih sistematis, terarah, dan relevan secara sosial (Basri, 2022).



\J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36 33

(4) Puritanisme dan penolakan praktik ekstrem
Neo-Sufisme menolak ritual dzikir ekstrim, pemujaan berlebihan terhadap wali atau
kuburan, ajaran wahdah al-wujud, fanatisme murid terhadap guru, serta praktik
sufistik yang menyimpang dari syariat. Hubungan guru-murid berlandaskan prinsip
moral dan syariat, dengan Rasulullah sebagai teladan utama.

(5) Aktivisme dan keterlibatan sosial-politik
Berbeda dari sufisme klasik yang menekankan ‘uzlah (penyendirian), Neo-Sufisme
mendorong keterlibatan aktif dalam pendidikan, politik, dan pertahanan moral
umat, sehingga sufisme menjadi sarana transformasi sosial (Zamzami, 2022).

(6) Kesadaran global dan ekologis
Neo-Sufisme menekankan harmoni antara manusia, lingkungan, dan Tuhan,
mengintegrasikan dimensi transendental dengan tanggung jawab sosial dan
ekologis (Basri, 2022).

Dimensi Neo-Esoterik dan Integrasi dengan Etika Sosial
Neo-Sufisme mempertahankan dimensi esoterik tasawuf, yaitu pengalaman spiritual
mendalam, penyucian hati, dan makrifatullah, sekaligus menekankan relevansi sosial. Dimensi
ini, yang sering disebut neo-esoterik, menekankan keseimbangan antara kehidupan batin
(esoterik) dan kehidupan lahiriah (eksoterik) sehingga praktik sufistik memiliki dampak nyata
bagi masyarakat (Rositawati, 2018; Basri, 2022).
Beberapa karakteristik dimensi neo-esoterik meliputi:
(1) Etika sosial praktis
Kesadaran spiritual diarahkan pada perilaku sehari-hari, membimbing individu
dalam interaksi sosial, keadilan, dan kepedulian terhadap sesama.
(2) Transformasi moral
Penyucian jiwa (tazkiyat al-nafs) tidak hanya untuk kedekatan pribadi dengan
Tuhan, tetapi juga meningkatkan kualitas moral masyarakat.
(4) Konektivitas batin-sosial
Neo-Sufisme menekankan hubungan harmonis antara pengembangan batin
individu dan tanggung jawab sosial, sehingga nilai sufistik klasik dapat diterapkan
dalam kehidupan modern (Sakdullah, 2020).
Secara epistemologis, dimensi neo-esoterik mengutamakan penghayatan yang
humanistik dan fungsional, dengan dua tahap utama:
(1) Al-futuwwah: pembentukan sikap ksatria, sabar, tabah, dan ikhlas, sebagai proses
pembersihan hati (takhalli).
(2) Al-ithar: penekanan pada kepedulian terhadap orang lain, penghiasan diri dengan
sifat terpuji (tahalli), yang menghasilkan kebahagiaan dan pemahaman spiritual
(tajalli) (Basri, 2022).

4.  Implikasi Tasawuf terhadap Kehidupan Kontemporer

Modernitas menghadirkan berbagai tantangan bagi kehidupan spiritual dan moral umat
Islam. Dominasi rasionalitas, industrialisasi, dan gaya hidup materialistik menyebabkan krisis
spiritual, moral, dan eksistensial, yang membuat manusia modern mengalami keterasingan,
kehilangan makna hidup, dan dekadensi moral (Basri, 2022; Rositawati, 2018; Sakdullah,
2020). Dalam konteks ini, tasawuf berperan sebagai alternatif pembumian nilai spiritual dan
moral yang relevan dengan kehidupan kontemporer.



34  Rahman, |, Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam...

Tasawuf menekankan integrasi dimensi esoterik dan eksoterik, yaitu pengalaman batin
yang mendalam (riyadhah, dzikir, musyahadah) dengan pengamalan nilai moral dan sosial
dalam kehidupan sehari-hari (Rositawati, 2018; Basri, 2022). Pendekatan ini menunjukkan
bahwa kesalehan spiritual tidak dapat dipisahkan dari tanggung jawab sosial dan
pengembangan akhlak, sehingga mampu menghadapi tekanan dan tantangan modernitas.
Dalam kehidupan kontemporer, tasawuf memunculkan beberapa implikasi penting:
(1) Penguatan spiritualitas individu
Tasawuf membimbing individu untuk mencapai kebersihan hati, ketajaman batin,
dan kedekatan dengan Tuhan melalui magamat dan ahwal, seperti taubat, zuhud,
sabar, syukur, ridha, dan tawakkal, yang menghasilkan kondisi psikologis positif
seperti muhasabah, musyahadah, dan thuma’ninah (Basri, 2022; Rositawati, 2018).

(2) Pembentukan moral dan etika sosial
Praktik tasawuf menanamkan nilai keikhlasan, empati, sabar, dan zuhud yang
aplikatif dalam interaksi sosial. Kesadaran moral ini memungkinkan individu
menghadapi modernitas tanpa terjebak dalam materialisme, hedonisme, dan
perilaku tercela (Sakdullah, 2020; Basri, 2022).

(3) Integrasi kesalehan spiritual dan sosial melalui Neo-Sufisme
Neo-Sufisme merupakan bentuk tasawuf kontemporer yang menekankan
keseimbangan antara kebutuhan spiritual, etika sosial, dan dinamika modern.
Prinsip-prinsip sufistik diterapkan dalam kepemimpinan, resolusi konflik, toleransi,
pendidikan, dan pemberdayaan masyarakat, sehingga tasawuf menjadi paradigma
hidup yang aplikatif, bukan hanya praktik kontemplatif (Rositawati, 2018; Basri,
2022; Sakdullah, 2020).

(4) Kesiapan menghadapi tantangan modernitas
Tasawuf membantu manusia modern mengatasi Kkrisis spiritual, stres, alienasi, dan
kehampaan hidup yang disebabkan oleh tekanan sosial, teknologi, dan
industrialisasi. Melalui konsep zuhud, uzlah, dan mujahadah, individu tetap dapat
berpartisipasi aktif dalam kehidupan duniawi tanpa kehilangan integritas rohani
(Basri, 2022; Rositawati, 2018).

(5) Peran dalam pendidikan moral dan pemberdayaan masyarakat
Tarekat modern, seperti Qadiriyah dan Nagsyabandiyah, berperan sebagai agen
pendidikan moral, pembinaan karakter, dan pemberdayaan sosial, serta
menyesuaikan praktik sufistik dengan kehidupan urban dan global (Basri, 2022).
Contoh historis adalah gerakan Sanusiyah di Libya, yang mengintegrasikan sufisme
dengan organisasi sosial-politik, pendidikan, dan ekonomi, menunjukkan bahwa
tasawuf dapat menjadi kekuatan transformasi sosial (Basri, 2022).

KESIMPULAN

Tasawuf dan modernitas bukanlah entitas yang saling bertentangan. Tasawuf
menunjukkan kapasitas adaptif yang memungkinkan ajarannya tetap relevan dalam
menghadapi kompleksitas kehidupan kontemporer. Sebagai paradigma kehidupan yang
menyeluruh, tasawuf mengintegrasikan dimensi batiniah, moral, dan sosial, sekaligus
menyeimbangkan kebutuhan spiritual, rasional, dan sosial umat manusia. Neo-Sufisme, sebagai



\J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 23-36 35

bentuk kontemporer, mempertahankan dimensi esoterik berupa penyucian hati, makrifat, dan
pengalaman spiritual mendalam, namun secara simultan menekankan dimensi sosial dan etis,
sehingga praktik spiritual individu terhubung dengan transformasi moral dan kontribusi nyata
bagi masyarakat.

Praktik melalui magamat, ahwal, riyadhah, dan dzikir diarahkan pada pembentukan
karakter, pengembangan akhlak, dan kesadaran sosial. Pengalaman batin dipadukan dengan
tanggung jawab sosial, sehingga nilai-nilai sufistik klasik dapat diaplikasikan dalam konteks
modern yang dinamis. Sejarah dan praktik kontemporer, termasuk adaptasi tarekat urban dan
gerakan sosial-politik, menunjukkan kemampuan tasawuf dalam pendidikan moral,
pemberdayaan komunitas, dan pembentukan etika kepemimpinan.

Dengan memadukan prinsip spiritual, pengembangan batin, dan etika sosial, Neo-
Sufisme membuktikan relevansinya sebagai paradigma spiritual dan etis yang aplikatif.
Tasawuf tidak hanya mempertahankan esensi tradisional, tetapi juga menjadi instrumen
strategis untuk menghadapi krisis spiritual, moral, dan sosial modern, membangun kehidupan
kontemporer yang harmonis, beretika, dan berkesadaran holistik.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Allah SWT atas rahmat dan hidayah-Nya
artikel ini dapat diselesaikan. Terima kasih juga kepada rekan sejawat, dan semua pihak yang
telah memberikan dukungan, masukan, dan motivasi. Semoga karya ini bermanfaat bagi
pengembangan ilmu, praktik spiritual, dan pemahaman tauhid dalam pendidikan Islam
kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Abrar, R. H., & Arif, M. (2021). Tarekat dan kemodernan: Studi atas Ikhwan Tarekat Qadiriyah
wa Nagsyabandiyah Yogyakarta. Jagfi: Jurnal Agidah dan Filsafat Islam, 6(1), 88-111.

Afriani, N. (2024). Tasawuf dan etika humanistik dalam Islam modern. Jakarta: Pustaka
Edukasi.

Ahmad, M. (2022). Tasawuf Sunni dan implementasi akhlak mulia dalam kehidupan sehari-
hari. Bandung: Pustaka IImu.

Alawiyah, R. (2023). Wahdat al-wujud dan perspektif filsafat Islam kontemporer. Malang:
Universitas Islam Press.

Alba, C. (2012). Tasawuf dan tarekat. Bandung: Remaja Rosda Karya. Anis, M. (2013).
Spiritualitas di tengah modernitas perkotaan. Jurnal Bayan, 2(4), 1-15.

Aziz, A. (2021). Dimensi rasional dalam filsafat Islam: Ontologi dan epistemologi tauhid.
Jakarta: Pustaka llmu.

Basri, H. (2022). Tasawuf falsafi dan pengalaman spiritual: Perspektif kontemplatif.
Yogyakarta: Pustaka Studi Islam.

Darwish, T. (2019). The sufi path of love: The spiritual teachings of Rumi. New York:
HarperCollins.

Fachrizal, F., Hidayat, R., & Lubis, M. (2025). Pemikiran Islam kontemporer dan tantangan
spiritual modern. Jakarta: Pustaka Edukasi.

Fadel, M. (2021). Tasawuf dan pembentukan karakter umat Islam. Bandung: ITB Press.

Falach, G., & Assya’bani, R. (2021). Peran tasawuf di era masyarakat modern: Peluang dan



36 Rahman, I, Huzaifah, L., & Hartinah, M. (2025). Tasawuf dan Modernitas: Perspektif Kajian Islam...

tantangan. Refleksi: Jurnal Filsafat dan Pemikiran Islam, 21(2), 191-206.

Isti’ana, A. (2024). Pendekatan tasawuf dalam studi Islam. At-Tarbiyah, 2(1), 635-646.

Jais, A. (2023). Konsep fana dan baga dalam tasawuf Islam. Jakarta: Penerbit Al-Qalam.

Knysh, A. (2019). Islamic mysticism: A critical survey of philosophical Sufism. New York:
Routledge.

Mannan, A. (2018). Esensi tasawuf akhlaki di era modernitas. Jurnal Agidah, 4(1).

Maulana, A. (2022). Pengaruh tasawuf terhadap kebudayaan Islam. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Miswar, M. (2019). Tasawuf falsafi dalam perspektif sejarah dan filsafat. Jakarta: Pustaka
Filsafat.

Nata, A. (2012). Akhlak tasawuf. Jakarta: RajaGrafindo Persada. Patih, S. (2022). Tasawuf
Sunni: Praktik spiritual dan moralitas. Jakarta: Pustaka Iimu.

Rositawati, T. (2018). Pembaharuan dalam tasawuf: Studi terhadap konsep neo-sufisme Fazlur
Rahman. Jurnal

Farabi, 18(2). Sachedina, A. A. (2009). The Islamic roots of democratic pluralism. New York:
Oxford University Press.

Sakdullah, M. (2020). Tasawuf di era modernitas: Kajian komprehensif seputar neo-sufisme.
Living Islam, 3(2), 364-381.

Sharif, K. (2017). Tasawuf dan pemikiran Islam modern. Jakarta: Pustaka Utama.

Shah, S. A. A. (2014). The book of sufi healing. Albany: State University of New York Press.

Sidig, A. (2015). Wajah tasawuf di era modern. Jurnal Episteme, 10(1).

Sinaga, R. D., & Minarti, S. (2025). Studi Islam dengan pendekatan tasawuf mistisme Islam.
Mesada, 2(2), 626-633.

Somantri, D., & Sitika, R. (2025). Spiritualitas Islam kontemporer: Perspektif tasawuf dan
filsafat. Jakarta: Pustaka Edukasi.

Suhantoro, S. (2020). Kerangka historis: Tasawuf dan modernitas. Kariman, 8(1), 79-88.

Ummah. (2019). Praktik tasawuf dalam kehidupan sehari-hari. Jakarta: Penerbit Ummah.

Usman, R. (2022). Pengalaman mistik dalam perspektif tasawuf falsafi: Fana’, baqa’, dan
ittihad. Bandung: Pustaka limu.

Yuzki, A., & Nawafi, M. (2020). Pengaruh tasawuf terhadap budaya dan seni Islam. Bandung:
Penerbit Andi.

Zubaida, S. (2018). Sufism and modernity: Pathways to spiritual renewal. London: Routledge.

Zulkifli, H., & Jamaluddin, M. (2018). Pengamalan tasawuf Sunni dalam kehidupan sosial.
Jakarta: Pustaka llmu.



