
 

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam 
Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48 
https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi 
 

e–ISSN: XXX-XXX 
p–ISSN: XXX-XXX 

 

37 

Integrasi Konsep Moderasi Islam dalam Pembelajaran Inklusif 
 

Muhammad Bashori *1, Henri Utama Saputra 2, Abdul Baihaqi Muslimin 3, Hidayah Mutmainah 4 
1,2 Universitas Islam Ibrahimy (UNIIB) Genteng, Indonesia 

3 Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi, Indonesia 
4 Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia 

 

Received: 14-04-2025 Revised: 22-04-2025 Accepted: 25-05-2025 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi moderasi Islam dengan pendekatan pembelajaran inklusif 

dalam pendidikan agama Islam di sekolah menengah pertama. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara mendalam, dan analisis 

dokumen pembelajaran, kemudian dianalisis secara tematik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai 

moderasi Islam, meliputi tawassut, tasamuh, tawazun, dan i’tidal, dapat diintegrasikan secara efektif dalam 

pembelajaran inklusif melalui perencanaan pembelajaran, metode dialogis-partisipatif, serta penguatan 

budaya sekolah yang menghargai keberagaman. Guru berperan sebagai teladan utama dalam menanamkan 

nilai moderasi dan inklusivitas, sementara kepala sekolah berperan strategis dalam menciptakan kebijakan dan 

iklim sekolah yang kondusif. Integrasi ini berkontribusi pada pembentukan karakter peserta didik yang toleran, 

adil, dan terbuka terhadap perbedaan, serta berpotensi menjadi strategi preventif terhadap intoleransi dan 

radikalisme di lingkungan pendidikan. 

Kata Kunci: Moderasi Islam; Pembelajaran Inklusif; Pendidikan Agama Islam; Toleransi 

This study aims to examine the integration of Islamic moderation with an inclusive learning approach in 

Islamic religious education at the junior secondary school level. A qualitative descriptive approach with a 

case study design was employed. Data were collected through classroom observations, in-depth interviews, 

and analysis of instructional documents, and analyzed thematically. The findings indicate that the core values 

of Islamic moderation, tawassut (the middle path), tasamuh (tolerance), tawazun (balance), and i‘tidal 

(justice), can be effectively integrated into inclusive learning practices through systematic lesson planning, 

dialogical and participatory teaching methods, and the reinforcement of a school culture that respects 

diversity. Teachers play a pivotal role as role models in fostering moderate and inclusive values, while school 

principals contribute strategically by establishing supportive policies and a conducive school climate. This 

integration promotes the development of students’ tolerant, fair, and open-minded character, and serves as a 

preventive strategy against intolerance and radicalism in educational settings. 

Keywords: Islamic Moderation; Inclusive Learning; Islamic Education; Tolerance 

Corresponding Author: muhammad.bashori@uniib.ac.id   

How to Cite: 

Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi Islam 

dalam Pembelajaran Inklusif. IHSAN: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam, 1(1), 37-48 

This is an open access article under the CC BY-SA license  

 

  

https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:muhammad.bashori@uniib.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi…  38 

PENDAHULUAN 

Pendidikan memegang peranan strategis dalam membentuk karakter, identitas, dan pola 

pikir generasi muda, terutama di masyarakat yang multikultural dan plural seperti Indonesia 

(Banks, 2019; Jamil, 2020). Pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu 

pengetahuan, tetapi juga untuk menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial yang 

menjadi fondasi kehidupan berbangsa dan bernegara. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama 

Islam (PAI) memiliki peran penting dalam membentuk peserta didik yang tidak hanya religius 

secara ritual, tetapi juga moderat, toleran, dan terbuka terhadap perbedaan (Azra, 2020; Hasan, 

2021). 

Moderasi Islam menekankan prinsip tawassut (jalan tengah), tassamuh (toleransi), 

tawazun (keseimbangan), dan i’tidal (keadilan) yang relevan diintegrasikan dalam sistem 

pendidikan nasional untuk membentuk generasi yang mampu hidup berdampingan dalam 

keberagaman (Azis, 2024; Sari et al., 2024). Pendekatan moderat ini menjadi solusi strategis 

dalam menghadapi tantangan kontemporer, seperti intoleransi, radikalisme, dan eksklusivisme 

beragama, yang kerap muncul di lingkungan pendidikan (Jamil, 2020; Ruslan, Meriyanti, & 

Achruh, 2023). 

Sejalan dengan itu, pendidikan inklusif menjadi pendekatan penting dalam PAI. 

Pendidikan inklusif menciptakan ruang belajar yang menghargai perbedaan, mengakomodasi 

kebutuhan beragam peserta didik, dan menumbuhkan kesadaran akan pentingnya hidup 

berdampingan secara damai (Larassati, 2020; Nadhiroh & Ahmadi, 2024; Tamuri, 2022). 

Pendekatan ini memungkinkan integrasi nilai moderasi Islam tidak hanya pada kurikulum, 

tetapi juga praktik pedagogis, interaksi sosial antar peserta didik, dan iklim budaya sekolah. 

Guru PAI berperan ganda sebagai pengajar dan teladan dalam menerapkan nilai-nilai Islam 

yang rahmatan lil ‘alamin, sehingga internalisasi nilai moderasi berjalan secara menyeluruh 

(Dianti, Ruslan, & Nasarudin, 2025; Muslim, et al., 2025). 

Meskipun penting, integrasi pendidikan Islam moderat dengan pendekatan inklusif belum 

sepenuhnya optimal, terutama di sekolah umum dengan peserta didik beragam latar belakang 

agama dan budaya (Nasution, et al., 2025). Oleh karena itu, penelitian ini menjadi relevan untuk 

mengeksplorasi bagaimana strategi, metode, dan materi pembelajaran disusun dan 

diimplementasikan untuk mendukung integrasi tersebut. Studi ini mengambil SMP Negeri 1 

Genteng sebagai lokasi penelitian karena sekolah ini memiliki komitmen dalam menerapkan 

nilai Islam moderat dan prinsip inklusivitas melalui berbagai program, seperti sholat dhuha 

bersama, bakti sosial, kegiatan keagamaan terpadu, dan pembinaan karakter melalui 

ekstrakurikuler. Lingkungan sekolah ini mencerminkan miniatur Indonesia yang heterogen, 

sehingga praktik pembelajaran di sini dapat menjadi rujukan bagi pengembangan pendidikan 

Islam inklusif di konteks serupa (Tazkirah, Ruslan, & Nasarudin, 2024). 

Implementasi moderasi Islam dalam pendidikan inklusif tidak hanya tercermin pada 

kurikulum, tetapi juga interaksi sosial antar peserta didik, pendekatan pedagogis guru, dan 

budaya sekolah yang menekankan kebersamaan, saling menghargai, dan keterbukaan (Habibie 

et al., 2021; Rusydiyah & Nasarudin, 2020). Integrasi ini mendukung pengembangan karakter 

peserta didik agar bersikap toleran, empatik, dan kooperatif. Pendidikan inklusif 

memungkinkan guru menyesuaikan metode pembelajaran dengan kemampuan dan kebutuhan 

peserta didik yang beragam, sehingga nilai moderasi dapat tertanam secara efektif melalui 

pembelajaran diferensiasi (Dianti et al., 2025; Muslim et al., 2025). 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48
 

 

39 

Secara teoritis, penelitian ini berlandaskan pada teori pendidikan humanistik, yang 

menempatkan peserta didik sebagai subjek utuh dengan berbagai potensi, serta teori 

konstruktivistik, yang menekankan pengalaman dan lingkungan sebagai medium pembentukan 

pemahaman (Creswell, 2021; Larassati, 2020). Dalam konteks PAI, pendekatan ini relevan 

karena pembelajaran tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif dan 

psikomotorik, sehingga integrasi nilai moderasi dan inklusivitas dapat berlangsung secara 

menyeluruh. 

Penelitian terdahulu banyak membahas pendidikan Islam moderat dan pendidikan 

inklusif secara terpisah. Misalnya, Nadhiroh & Ahmadi (2024) menekankan implementasi nilai 

Islam moderat dalam pembentukan karakter religius inklusif di sekolah dasar, Larassati (2020) 

menyoroti landasan filosofis pendidikan inklusif berbasis nilai Islam. Namun, kajian yang 

secara eksplisit mengintegrasikan kedua pendekatan ini di tingkat sekolah menengah negeri 

masih sangat terbatas. 

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan mendeskripsikan bagaimana integrasi 

pendidikan Islam moderat dan pendekatan inklusif diterapkan di SMP Negeri 1 Banyuwangi, 

mencakup materi pelajaran, strategi pembelajaran, dan praktik di kelas. Hasil kajian diharapkan 

memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan kurikulum, strategi pengajaran, 

dan kebijakan pendidikan Islam yang lebih responsif terhadap keberagaman masyarakat 

Indonesia (Fauzan, 2022; Suprapto, 2020; Sirojuddin & Hairunnisa, 2025). 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi kasus 

untuk memahami praktik integrasi moderasi Islam dan pembelajaran inklusif di SMP Negeri 1 

Banyuwangi (Creswell, 2021). Pendekatan ini memungkinkan peneliti menangkap pengalaman 

dan dinamika nyata guru, peserta didik, dan kepala sekolah dalam konteks pembelajaran 

moderat dan inklusif. Subjek penelitian meliputi guru Pendidikan Agama Islam (PAI), kepala 

sekolah, dan peserta didik yang terlibat langsung dalam program moderasi dan kegiatan 

inklusif. Pemilihan informan dilakukan dengan purposive sampling, yakni individu yang 

memiliki pengalaman langsung terkait praktik pembelajaran moderat dan inklusif (Dianti, 

Ruslan, & Nasarudin, 2025). 

Teknik pengumpulan data meliputi: (1) Observasi, untuk mengamati proses pembelajaran 

PAI dan aktivitas keagamaan sekolah yang mencerminkan nilai moderat dan inklusif; (2) 

Wawancara semi-terstruktur, untuk menggali persepsi, pengalaman, dan strategi guru dalam 

menyampaikan materi PAI yang menekankan toleransi dan keberagaman; (3) Dokumentasi, 

berupa RPP, modul ajar, dan bukti kegiatan keagamaan seperti foto dan video. 

Analisis data dilakukan menggunakan pendekatan tematik (Braun & Clarke, 2019), 

melalui tahapan: transkripsi data, pemahaman menyeluruh, pemberian kode awal, identifikasi 

tema utama, peninjauan tema, dan penyusunan narasi hasil. Validitas data diperkuat dengan 

triangulasi sumber dan teknik, serta member checking untuk memastikan interpretasi sesuai 

pengalaman subjek. Metode ini diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif 

mengenai praktik integrasi pendidikan Islam moderat dengan pembelajaran inklusif, serta 

menghasilkan model praktik yang dapat dijadikan referensi bagi pengembangan kurikulum dan 

strategi pembelajaran di sekolah lain yang heterogen secara agama dan budaya (Larassati, 2020; 

Nadhiroh & Ahmadi, 2024). 



  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi…  40 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Moderasi Islam dalam Pendidikan 

Moderasi Islam merupakan prinsip fundamental dalam ajaran Islam yang menempatkan 

sikap jalan tengah (wasathiyah) sebagai landasan dalam memahami dan mengamalkan agama. 

Konsep ini menolak kecenderungan ekstrem, baik dalam bentuk sikap keagamaan yang kaku 

dan eksklusif maupun pemahaman yang terlalu longgar hingga mengaburkan prinsip-prinsip 

ajaran Islam. Dalam perspektif keilmuan, moderasi Islam dimaknai sebagai cara beragama yang 

proporsional, adil, dan seimbang, sehingga mampu merespons dinamika sosial secara bijaksana 

tanpa kehilangan identitas keagamaan (Azis, 2024; Hasan, 2021).  

Secara konseptual, moderasi Islam berakar pada nilai wasathiyah yang di dalamnya 

mencakup prinsip-prinsip utama, yaitu tawassut (jalan tengah), tasamuh (toleransi), tawazun 

(keseimbangan), dan i’tidal (keadilan). Prinsip tawassut menegaskan pentingnya posisi tengah 

dalam berpikir dan bertindak, dengan menghindari sikap berlebihan serta mampu memadukan 

teks ajaran agama dengan konteks sosial yang terus berkembang. Tasamuh mengajarkan sikap 

saling menghormati perbedaan keyakinan dan pandangan, tanpa harus mencampuradukkan 

aspek akidah. Sementara itu, tawazun menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual dan 

sosial, antara hak dan kewajiban, serta antara kepentingan individu dan kolektif. Prinsip i’tidal 

mengandung makna keadilan, yaitu menempatkan segala sesuatu secara proporsional dan 

bertanggung jawab dalam kehidupan bermasyarakat. 

Azra (2020) menegaskan bahwa konsep ummatan wasathan sebagaimana termaktub 

dalam Al-Qur’an menunjukkan identitas umat Islam sebagai komunitas yang adil, pilihan, dan 

seimbang. Moderasi Islam, dalam kerangka ini, tidak hanya menjadi pedoman teologis, tetapi 

juga berfungsi sebagai pendekatan sosial yang mendorong terciptanya harmoni dalam 

kehidupan individu, keluarga, dan masyarakat yang majemuk. Oleh karena itu, moderasi Islam 

memiliki relevansi yang kuat dalam konteks pendidikan, khususnya di tengah meningkatnya 

tantangan intoleransi dan eksklusivisme berbasis agama. 

Dalam dunia pendidikan, moderasi Islam berperan strategis dalam membentuk karakter 

peserta didik yang toleran, kritis, dan terbuka terhadap perbedaan. Pendidikan Islam yang 

moderat tidak berhenti pada transfer pengetahuan keagamaan secara kognitif, melainkan 

menekankan internalisasi nilai-nilai kemanusiaan, kebangsaan, dan kebersamaan. Melalui 

pendekatan ini, peserta didik didorong untuk memahami ajaran Islam secara rasional dan 

kontekstual, sehingga mampu mengembangkan sikap empati, dialog, dan penghargaan terhadap 

keberagaman yang menjadi realitas sosial masyarakat Indonesia (Azra, 2020; Puspita Sari et 

al., 2024). 

Lebih lanjut, moderasi Islam dalam pendidikan berfungsi sebagai strategi preventif dalam 

menghadapi berkembangnya intoleransi, radikalisme, dan sikap eksklusif di kalangan peserta 

didik. Pemahaman keagamaan yang sempit dan literal sering kali melahirkan sikap menutup 

diri, mudah menyalahkan pihak lain, bahkan membenarkan tindakan kekerasan atas nama 

agama. Pendidikan Islam moderat hadir untuk meluruskan pola pikir tersebut melalui 

pendekatan dialogis, reflektif, dan humanis, yang menempatkan agama sebagai sumber nilai 

perdamaian dan keadilan sosial. 

Temuan penelitian di SMP Negeri 1 Banyuwangi menunjukkan bahwa penerapan 

pendidikan Islam di kedua sekolah tersebut telah menginternalisasikan prinsip-prinsip moderasi 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48
 

 

41 

secara sistematis dan kontekstual. Pembelajaran Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfokus 

pada penguatan spiritualitas, tetapi juga menanamkan nilai toleransi, kerukunan, dan 

penghargaan terhadap keberagaman agama dan budaya. Guru-guru PAI membangun suasana 

belajar yang terbuka dan dialogis, serta berupaya menciptakan ruang aman bagi seluruh peserta 

didik tanpa memandang latar belakang keagamaan. 

Integrasi nilai moderasi Islam tercermin dalam materi ajar yang mengaitkan konsep 

tawassut, tasamuh, tawazun, dan i’tidal dengan tema-tema keberagaman, ukhuwah, dan 

kehidupan damai. Materi tersebut tidak disajikan secara normatif semata, melainkan 

dikontekstualisasikan melalui diskusi kasus, refleksi pengalaman, dan pembelajaran berbasis 

proyek sosial. Pendekatan pembelajaran yang partisipatif dan reflektif memungkinkan peserta 

didik mengalami secara langsung nilai-nilai moderasi dalam interaksi sosial, baik melalui 

kegiatan bakti sosial, dialog lintas agama, maupun praktik keseharian di lingkungan sekolah. 

Selain itu, budaya sekolah yang inklusif memperkuat internalisasi nilai moderasi Islam. 

Interaksi sosial antarpeserta didik berlangsung tanpa sekat, ditandai dengan saling menghormati 

perayaan hari besar keagamaan, kebiasaan dialog terbuka, serta pembiasaan nilai-nilai moral 

melalui kegiatan rutin keagamaan. Peran guru PAI sebagai teladan juga menjadi faktor penting, 

karena guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai figur yang 

merepresentasikan sikap adil, terbuka, dan menghargai perbedaan dalam kehidupan sehari-hari 

(Yuliana et al., 2024).  

Secara teoretis dan empiris, temuan ini menegaskan bahwa moderasi Islam dalam 

pendidikan bukan sekadar wacana normatif, melainkan dapat diimplementasikan secara nyata 

melalui kurikulum yang adaptif, strategi pembelajaran kontekstual, dan iklim sekolah yang 

menghargai keberagaman. Implementasi tersebut sejalan dengan perspektif pendidikan 

humanistik dan konstruktivistik yang menekankan pentingnya pengalaman belajar, dialog, dan 

penghormatan terhadap keragaman peserta didik sebagai fondasi pembentukan karakter 

(Syahri, 2021). Dengan demikian, moderasi Islam dalam pendidikan berperan penting dalam 

membentuk generasi yang religius, toleran, dan berwawasan kebangsaan, sekaligus menjadi 

benteng terhadap berkembangnya intoleransi dan radikalisme di lingkungan sekolah.  

2. Pendekatan Pembelajaran Inklusif 

Pendekatan pembelajaran inklusif merupakan paradigma pendidikan yang menempatkan 

keberagaman peserta didik sebagai realitas sekaligus kekuatan dalam proses pembelajaran. 

Pendidikan inklusif tidak hanya dimaknai sebagai upaya menghadirkan peserta didik 

berkebutuhan khusus ke dalam satuan pendidikan umum, tetapi lebih jauh sebagai komitmen 

sistem pendidikan untuk menghargai perbedaan, mengakomodasi kebutuhan belajar yang 

beragam, serta menjamin kesetaraan kesempatan belajar bagi seluruh peserta didik tanpa 

diskriminasi (Larassati, 2020; Nadhiroh & Ahmadi, 2024).  

Prinsip utama pendidikan inklusif berangkat dari penghargaan terhadap perbedaan 

individual, baik yang berkaitan dengan kemampuan akademik, latar belakang sosial-budaya, 

agama, bahasa, maupun kondisi fisik dan psikologis peserta didik. Dalam perspektif ini, 

perbedaan tidak dipandang sebagai hambatan, melainkan sebagai karakteristik alami yang harus 

direspons secara pedagogis. Sekolah dan guru dituntut untuk mengembangkan strategi 

pembelajaran yang fleksibel, adaptif, dan responsif terhadap keragaman tersebut, sehingga 

setiap peserta didik memiliki kesempatan yang setara untuk berkembang sesuai dengan potensi 

masing-masing. 



  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi…  42 

Selain penghargaan terhadap perbedaan, pendidikan inklusif menekankan pentingnya 

akomodasi kebutuhan belajar yang beragam. Akomodasi ini mencakup penyesuaian kurikulum, 

metode pembelajaran, media ajar, serta sistem penilaian agar selaras dengan karakteristik dan 

kebutuhan peserta didik. Nadhiroh dan Ahmadi (2024) menegaskan bahwa akomodasi dalam 

pendidikan inklusif tidak berarti menurunkan standar pembelajaran, melainkan menyediakan 

berbagai jalur dan strategi agar tujuan pembelajaran dapat dicapai oleh seluruh peserta didik. 

Dengan demikian, pendekatan inklusif mendorong guru untuk menerapkan diferensiasi 

pembelajaran, pembelajaran kolaboratif, serta penggunaan media dan sumber belajar yang 

beragam. 

Prinsip kesetaraan menjadi fondasi penting dalam pendidikan inklusif. Kesetaraan tidak 

dimaknai sebagai perlakuan yang sama terhadap seluruh peserta didik, melainkan pemberian 

dukungan yang proporsional sesuai dengan kebutuhan masing-masing individu. Pendekatan ini 

menempatkan keadilan sosial sebagai tujuan pendidikan, di mana setiap peserta didik 

memperoleh akses, partisipasi, dan hasil belajar yang bermakna. Dalam konteks ini, pendidikan 

inklusif berkontribusi dalam membangun lingkungan belajar yang aman, ramah, dan bebas dari 

praktik diskriminasi, baik yang bersifat struktural maupun kultural (Larassati, 2020). 

Pendidikan inklusif memiliki keterkaitan erat dengan pendidikan multikultural, karena 

keduanya sama-sama berorientasi pada pengelolaan keberagaman dalam konteks pendidikan. 

Banks (2019) menegaskan bahwa pendidikan multikultural bertujuan mengembangkan sikap 

saling menghargai, keadilan sosial, dan kesadaran kritis terhadap perbedaan budaya, etnis, dan 

agama. Pendidikan inklusif memperluas kerangka ini dengan menekankan pemenuhan 

kebutuhan belajar setiap individu, termasuk peserta didik dengan hambatan belajar, latar 

belakang minoritas, maupun kondisi sosial tertentu. Dengan demikian, pendidikan inklusif dan 

multikultural saling melengkapi dalam menciptakan ekosistem pendidikan yang adil dan 

demokratis. 

Fauzan (2022) menyatakan bahwa integrasi pendidikan inklusif dan multikultural 

menjadi sangat relevan dalam konteks sekolah di Indonesia yang ditandai oleh pluralitas agama, 

budaya, dan latar belakang sosial. Melalui pendekatan ini, sekolah tidak hanya berfungsi 

sebagai ruang transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai wahana pembelajaran sosial yang 

menanamkan nilai toleransi, empati, dan dialog antarbudaya. Peserta didik dilatih untuk 

memahami perbedaan sebagai bagian dari kehidupan bersama, sekaligus mengembangkan 

kemampuan berinteraksi secara konstruktif dalam masyarakat yang majemuk. 

Penerapan pendidikan inklusif di sekolah umum, khususnya di jenjang SMP, menghadapi 

berbagai tantangan yang kompleks. Keheterogenan peserta didik dari segi agama, budaya, 

kemampuan akademik, dan latar belakang keluarga menuntut kesiapan guru, kurikulum, dan 

sistem sekolah secara menyeluruh. Tantangan utama meliputi keterbatasan pemahaman guru 

terhadap konsep dan praktik pembelajaran inklusif, minimnya pelatihan berkelanjutan, 

keterbatasan sarana pendukung, serta beban administratif yang sering kali menghambat inovasi 

pembelajaran. Selain itu, sikap stereotip dan resistensi terhadap perbedaan masih menjadi 

kendala dalam membangun budaya sekolah yang sepenuhnya inklusif. 

Meskipun demikian, kondisi heterogenitas di tingkat SMP juga membuka peluang besar 

bagi penguatan pendidikan inklusif. Keberagaman peserta didik menyediakan konteks nyata 

bagi penerapan nilai-nilai inklusivitas, toleransi, dan keadilan sosial dalam pembelajaran 

sehari-hari. Sekolah dapat mengembangkan praktik pembelajaran kolaboratif, proyek berbasis 

masalah sosial, serta kegiatan lintas budaya dan agama yang mendorong interaksi positif 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48
 

 

43 

antarpeserta didik. Melalui strategi tersebut, pendidikan inklusif tidak hanya meningkatkan 

capaian akademik, tetapi juga berkontribusi dalam pembentukan karakter sosial dan moral 

peserta didik. 

Dengan demikian, pendekatan pembelajaran inklusif merupakan fondasi penting dalam 

menciptakan pendidikan yang berkeadilan dan bermakna di tengah masyarakat yang majemuk. 

Integrasi prinsip penghargaan terhadap perbedaan, akomodasi kebutuhan belajar yang beragam, 

serta penegakan kesetaraan menjadikan pendidikan inklusif relevan untuk menjawab tantangan 

pendidikan di sekolah umum yang heterogen. Pendekatan ini sekaligus memperkuat peran 

sekolah sebagai ruang pembelajaran sosial yang menumbuhkan nilai toleransi, empati, dan 

tanggung jawab bersama dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. 

3. Integrasi Moderasi Islam dengan Pembelajaran Inklusif 

Integrasi moderasi Islam dengan pembelajaran inklusif merupakan pendekatan strategis 

dalam pendidikan agama Islam (PAI) untuk menjawab tantangan keberagaman peserta didik di 

sekolah umum. Moderasi Islam menyediakan kerangka nilai yang menekankan keseimbangan, 

toleransi, dan keadilan, sementara pembelajaran inklusif menghadirkan pendekatan pedagogis 

yang menghargai perbedaan dan menjamin kesetaraan kesempatan belajar. Integrasi keduanya 

memungkinkan pendidikan agama tidak hanya berfungsi sebagai wahana penguatan spiritual, 

tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter sosial yang inklusif dan humanis.  

Strategi pengajaran PAI yang menggabungkan nilai-nilai moderat dan inklusif menuntut 

pergeseran paradigma dari pembelajaran yang bersifat normatif-doktrinal menuju pembelajaran 

yang dialogis, kontekstual, dan partisipatif. Dianti, Ruslan, dan Nasarudin (2025) menegaskan 

bahwa pembelajaran PAI berbasis moderasi dan inklusivitas perlu dirancang dengan 

memperhatikan keberagaman latar belakang peserta didik, baik dari aspek agama, budaya, 

maupun kemampuan belajar. Guru PAI berperan sebagai fasilitator yang membuka ruang 

dialog, mendorong refleksi kritis, serta menanamkan nilai empati dan penghargaan terhadap 

perbedaan. 

Pendekatan ini diperkuat oleh temuan Muslim, et al., (2025) yang menunjukkan bahwa 

integrasi nilai moderasi Islam dalam pembelajaran PAI efektif dilakukan melalui penggunaan 

metode pembelajaran kolaboratif, diskusi lintas perspektif, serta pengaitan materi ajar dengan 

realitas sosial peserta didik. Materi PAI tidak disajikan sebagai kebenaran tunggal yang 

tertutup, melainkan sebagai sumber nilai yang dapat dipahami secara kontekstual untuk 

membangun kehidupan bersama yang damai dan berkeadilan.  

Dalam praktik pembelajaran di sekolah, integrasi moderasi Islam dan pendekatan inklusif 

tercermin sejak tahap perencanaan pembelajaran. Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP) 

disusun dengan memasukkan tujuan pembelajaran yang tidak hanya berorientasi pada capaian 

kognitif, tetapi juga pada pengembangan sikap toleran, adil, dan bertanggung jawab. Indikator 

pembelajaran mencakup kemampuan peserta didik untuk memahami perbedaan, bekerja sama 

dalam kelompok heterogen, serta menunjukkan sikap saling menghormati dalam interaksi 

sosial. Penilaian pembelajaran pun dirancang secara holistik dengan mempertimbangkan aspek 

sikap, proses, dan partisipasi, bukan semata-mata hasil tes tertulis. 

Pengembangan modul dan bahan ajar PAI juga menjadi instrumen penting dalam 

integrasi ini. Modul pembelajaran disusun dengan bahasa yang inklusif, contoh kasus yang 

kontekstual, serta ilustrasi yang merepresentasikan keberagaman budaya dan sosial. Materi ajar 

mengangkat tema-tema seperti toleransi beragama, keadilan sosial, ukhuwah kemanusiaan, dan 



  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi…  44 

tanggung jawab sebagai warga negara, sehingga peserta didik dapat mengaitkan ajaran Islam 

dengan kehidupan sehari-hari dalam masyarakat majemuk. Penyajian materi yang variatif dan 

adaptif membantu mengakomodasi perbedaan gaya belajar dan kemampuan peserta didik.  

Selain pembelajaran di kelas, kegiatan ekstrakurikuler menjadi ruang strategis untuk 

menanamkan nilai moderasi dan inklusivitas secara lebih aplikatif. Kegiatan seperti bakti sosial, 

diskusi lintas agama, peringatan hari besar nasional, serta kerja sama dalam kegiatan seni dan 

olahraga mendorong terjadinya interaksi sosial yang positif antarpeserta didik. Melalui kegiatan 

tersebut, peserta didik belajar untuk bekerja sama, menghargai perbedaan, dan membangun 

solidaritas sosial tanpa sekat agama dan budaya. 

Interaksi sosial sehari-hari di lingkungan sekolah juga mencerminkan keberhasilan 

integrasi moderasi Islam dan pembelajaran inklusif. Guru dan tenaga kependidikan berperan 

dalam menciptakan iklim sekolah yang aman dan ramah, di mana setiap peserta didik merasa 

diterima dan dihargai. Praktik komunikasi yang terbuka, penyelesaian konflik secara dialogis, 

serta pembiasaan sikap saling menghormati menjadi bagian dari budaya sekolah yang 

mendukung internalisasi nilai moderasi dan inklusivitas.  

Model pembelajaran yang diterapkan dalam konteks ini umumnya bersifat kolaboratif 

dan berbasis pengalaman. Pembelajaran berbasis proyek, diskusi kelompok heterogen, serta 

pembelajaran berbasis masalah sosial memungkinkan peserta didik terlibat aktif dalam proses 

belajar sekaligus mengembangkan keterampilan sosial. Melalui model ini, nilai toleransi, 

kesetaraan, dan kerja sama lintas agama dan budaya tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi 

dialami secara langsung dalam proses pembelajaran. Peserta didik didorong untuk melihat 

perbedaan sebagai sumber pembelajaran dan kekuatan kolektif, bukan sebagai pemisah. 

Secara keseluruhan, integrasi moderasi Islam dengan pembelajaran inklusif memperkuat 

peran pendidikan agama Islam sebagai instrumen pembentukan karakter yang religius, toleran, 

dan berwawasan kebangsaan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai keislaman yang 

moderat dapat diimplementasikan secara harmonis dengan prinsip-prinsip inklusivitas dalam 

pendidikan, sehingga mampu menjawab tantangan keberagaman di sekolah umum dan 

berkontribusi pada terciptanya kehidupan sosial yang damai dan berkeadilan. 

4. Peran Guru dan Kepala Sekolah  

Keberhasilan implementasi moderasi Islam dan pembelajaran inklusif di sekolah tidak 

dapat dilepaskan dari peran strategis guru dan kepala sekolah sebagai aktor utama dalam 

ekosistem pendidikan. Keduanya memiliki posisi kunci dalam menerjemahkan nilai-nilai 

normatif ke dalam praktik pendidikan yang nyata, baik melalui proses pembelajaran di kelas 

maupun melalui pengelolaan budaya dan kebijakan sekolah secara keseluruhan.  

Guru dan kepala sekolah tidak hanya berfungsi sebagai pelaksana kurikulum, tetapi juga 

sebagai agen perubahan yang membentuk iklim sekolah yang moderat, inklusif, dan 

berkeadilan. Guru memiliki peran sentral sebagai teladan dalam internalisasi nilai-nilai 

moderasi dan inklusivitas. Habibie et al. (2021) menegaskan bahwa sikap dan perilaku guru 

dalam interaksi sehari-hari memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan karakter 

peserta didik. Guru yang menunjukkan sikap adil, terbuka, dan menghargai perbedaan secara 

tidak langsung menanamkan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik. Keteladanan ini tercermin 

dalam cara guru berkomunikasi, menyikapi perbedaan pendapat, serta memperlakukan seluruh 

peserta didik secara proporsional tanpa diskriminasi. 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48
 

 

45 

Dalam konteks pembelajaran, guru dituntut untuk memiliki sensitivitas terhadap 

keragaman peserta didik, baik dari aspek agama, budaya, kemampuan akademik, maupun 

kondisi sosial-emosional. Strategi guru dalam menghadapi keberagaman tersebut tercermin 

dalam kemampuan menyesuaikan metode pembelajaran agar lebih inklusif dan responsif. Guru 

mengembangkan variasi metode seperti pembelajaran kolaboratif, diskusi kelompok heterogen, 

serta penggunaan media dan sumber belajar yang beragam untuk mengakomodasi perbedaan 

gaya dan kecepatan belajar peserta didik. Pendekatan diferensiasi pembelajaran memungkinkan 

setiap peserta didik berpartisipasi aktif dan mencapai tujuan pembelajaran sesuai dengan 

potensi masing-masing.  

Selain itu, guru berperan dalam menciptakan ruang dialog yang aman dan terbuka di 

kelas. Melalui diskusi yang terarah dan reflektif, guru mendorong peserta didik untuk 

menyampaikan pandangan secara santun, mendengarkan pendapat orang lain, serta belajar 

menghargai perbedaan perspektif. Praktik ini tidak hanya memperkuat pemahaman akademik, 

tetapi juga menumbuhkan keterampilan sosial dan sikap toleran yang menjadi inti dari moderasi 

dan inklusivitas dalam pendidikan. 

Peran kepala sekolah sebagai pemimpin pendidikan menjadi faktor penentu dalam 

keberlanjutan dan konsistensi penerapan moderasi Islam dan pembelajaran inklusif di sekolah. 

Kepala sekolah berfungsi sebagai pengelola kebijakan dan pengarah visi sekolah, yang 

bertanggung jawab menciptakan kerangka kelembagaan yang mendukung nilai-nilai moderasi 

dan inklusivitas. Melalui kebijakan sekolah, kepala sekolah dapat memastikan bahwa prinsip-

prinsip tersebut terintegrasi dalam visi, misi, dan program pengembangan sekolah.  

Kepala sekolah juga berperan dalam memfasilitasi pengembangan kompetensi guru 

melalui pelatihan, pendampingan, dan forum refleksi bersama. Dukungan terhadap peningkatan 

kapasitas guru dalam memahami dan menerapkan pembelajaran inklusif serta nilai moderasi 

Islam menjadi langkah strategis dalam membangun budaya sekolah yang konsisten. Selain itu, 

kepala sekolah berperan dalam pengelolaan sumber daya sekolah, termasuk penyediaan sarana 

dan prasarana yang mendukung pembelajaran yang ramah terhadap keberagaman peserta didik. 

Dalam membangun iklim sekolah yang inklusif, kepala sekolah mendorong terciptanya 

budaya organisasi yang menghargai perbedaan dan mengedepankan dialog. Pengambilan 

keputusan dilakukan secara partisipatif dengan melibatkan guru, tenaga kependidikan, dan 

pemangku kepentingan lainnya. Pendekatan kepemimpinan yang demokratis dan inklusif ini 

memperkuat rasa memiliki seluruh warga sekolah terhadap nilai-nilai moderasi dan inklusivitas 

yang dikembangkan.  

Secara keseluruhan, sinergi antara peran guru dan kepala sekolah menjadi kunci utama 

dalam mewujudkan pendidikan yang moderat dan inklusif. Guru berperan langsung dalam 

menanamkan nilai-nilai tersebut melalui keteladanan dan praktik pembelajaran, sementara 

kepala sekolah memastikan tersedianya kebijakan, sistem, dan budaya sekolah yang 

mendukung. Kolaborasi yang efektif antara keduanya memungkinkan nilai moderasi Islam dan 

prinsip inklusivitas tidak hanya menjadi wacana normatif, tetapi terinternalisasi secara 

berkelanjutan dalam kehidupan sekolah sehari-hari. 

5. Dampak Implementasi Integrasi Moderasi Islam dan Pembelajaran Inklusif 

Implementasi integrasi moderasi Islam dengan pendidikan inklusif memiliki dampak 

signifikan terhadap peserta didik. Pertama, peserta didik menunjukkan peningkatan sikap 

toleransi, empati, dan kemampuan berinteraksi secara harmonis dengan teman-teman yang 



  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi…  46 

berbeda latar belakang agama dan budaya (Larassati, 2020; Nadhiroh & Ahmadi, 2024). Kedua, 

integrasi ini memperkuat internalisasi nilai-nilai Islam moderat, sehingga peserta didik tidak 

hanya menguasai aspek ritual dan kognitif agama, tetapi juga menghayati prinsip tawassut, 

tassamuh, dan tawazun dalam kehidupan sehari-hari (Azis, 2024; Puspita Sari et al., 2024). 

Ketiga, pembelajaran inklusif yang dikombinasikan dengan moderasi Islam dapat mendorong 

pembentukan karakter kritis dan adaptif, yang mampu menghargai keberagaman sosial dan 

budaya di lingkungan sekolah maupun masyarakat (Dianti, et al., 2025). 

Meskipun memiliki dampak positif, implementasi integrasi moderasi Islam dan 

pembelajaran inklusif menghadapi beberapa tantangan. Pertama, keterbatasan kompetensi guru 

dalam merancang strategi pembelajaran yang menyeimbangkan nilai religius dan prinsip 

inklusivitas (Muslim, et al., 2025). Kedua, perbedaan persepsi dan praktik budaya di kalangan 

peserta didik dapat memunculkan konflik atau kesalahpahaman jika tidak dikelola dengan baik 

(Habibie et al., 2021). Ketiga, keterbatasan sumber belajar dan modul ajar yang 

mengintegrasikan moderasi Islam dengan inklusivitas masih menjadi hambatan bagi penerapan 

secara konsisten (Ruslan, et al., 2023). 

Berdasarkan temuan dan kajian literatur, beberapa rekomendasi dapat diajukan untuk 

meningkatkan efektivitas implementasi:  

(1) Pengembangan kapasitas guru melalui pelatihan pedagogik inklusif dan moderasi 

beragama agar mampu merancang strategi pembelajaran yang adaptif terhadap 

keberagaman peserta didik (Larassati, 2020).  

(2) Penyusunan kurikulum dan materi ajar yang mengintegrasikan prinsip moderasi 

Islam dengan pendekatan inklusif secara sistematis, termasuk dalam kegiatan 

ekstrakurikuler dan evaluasi karakter (Azis, 2024; Puspita Sari et al., 2024).  

(3) Mendorong keterlibatan aktif peserta didik dalam kegiatan kolaboratif lintas agama 

dan budaya untuk memperkuat pengalaman praktis toleransi dan inklusivitas.  

(4) Monitoring dan evaluasi berkelanjutan untuk menilai efektivitas integrasi moderasi 

Islam dalam pembelajaran, serta melakukan perbaikan berbasis temuan lapangan 

(Nadhiroh & Ahmadi, 2024).  

Dengan penerapan rekomendasi tersebut, sekolah diharapkan mampu menciptakan 

lingkungan pembelajaran yang ramah, inklusif, dan moderat, sekaligus menyiapkan peserta 

didik sebagai generasi yang toleran, adaptif, dan memiliki kesadaran multikultural.  

KESIMPULAN 

Integrasi moderasi Islam dengan pendekatan pembelajaran inklusif merupakan strategi 

efektif dalam membangun pendidikan agama Islam yang relevan dengan konteks keberagaman 

peserta didik di sekolah umum. Moderasi Islam, yang berlandaskan pada prinsip tawassut, 

tasamuh, tawazun, dan i’tidal, berfungsi sebagai kerangka nilai dalam membentuk karakter 

peserta didik yang toleran, adil, dan terbuka terhadap perbedaan. Sementara itu, pembelajaran 

inklusif berperan sebagai pendekatan pedagogis yang menjamin kesetaraan akses, partisipasi, 

dan pengalaman belajar bagi seluruh siswa tanpa diskriminasi latar belakang agama, budaya, 

maupun kemampuan. 

Selain itu, integrasi kedua pendekatan tersebut dapat diimplementasikan secara konkret 

melalui perencanaan pembelajaran, pemilihan metode yang dialogis dan partisipatif, 

pengembangan kegiatan ekstrakurikuler, serta penguatan budaya sekolah yang menghargai 



 Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48
 

 

47 

keberagaman. Peran guru sebagai teladan nilai moderasi dan inklusivitas, serta kepala sekolah 

sebagai pengelola kebijakan dan iklim sekolah, terbukti menjadi faktor kunci dalam 

keberhasilan implementasi. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan agama Islam yang 

moderat dan inklusif tidak hanya berkontribusi pada penguatan religiositas peserta didik, tetapi 

juga berperan strategis dalam mencegah intoleransi dan radikalisme di lingkungan sekolah. 

Oleh karena itu, integrasi moderasi Islam dan pembelajaran inklusif layak dikembangkan 

sebagai model pendidikan karakter di sekolah menengah. 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Allah SWT atas rahmat dan hidayah-Nya 

artikel ini dapat diselesaikan. Terima kasih juga kepada rekan sejawat, dan semua pihak yang 

telah memberikan dukungan, masukan, dan motivasi. Semoga karya ini bermanfaat bagi 

pengembangan ilmu, praktik spiritual, dan pemahaman tauhid dalam pendidikan Islam 

kontemporer. 

DAFTAR PUSTAKA 

Azis, A. A. (2024). Integrasi Moderasi Beragama Pada Pengembangan Kurikulum Merdeka 

Belajar Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Penguatan Profil Pelajar 

Pancasila. TADBIR MUWAHHID, 8(2), 323–353. 

Azra, A. (2020). Moderasi Islam di Indonesia dari ajaran, ibadah, hingga perilaku. Kencana 

Prenada Media Group. 

Banks, J. A. (2019). Multicultural education: Issues and perspectives. Wiley. 

Braun, V., & Clarke, V. (2019). Reflecting on reflexive thematic analysis. Qualitative Research 

in Sport, Exercise and Health, 11(4), 589–597. 

Creswell, J. W. (2021). Educational research: Planning, conducting, and evaluating 

quantitative and qualitative research (7th ed.). Pearson. 

Dianti, K., Ruslan, R., & Nasarudin, N. (2025). Islamic religious education teacher’s experience 

in implementing differentiated learning. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Indonesia 

(JPPI), 5(1), 93–102. 

Fauzan, R. (2022). Pendidikan multikultural di perguruan tinggi Islam. Jurnal Pendidikan 

Islam, 11(2), 215–230. 

Habibie, M. L. H., Al Kautsar, M. S., Rochmatul Wachidah, N., & Sugeng, A. (2021). Moderasi 

beragama dalam pendidikan Islam di Indonesia. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama, 

1(1), 121–141. 

Hasan, M. (2021). Prinsip moderasi beragama dalam kehidupan berbangsa. Jurnal Mubtadiin, 

7(2), 110–123. 

Jamil, S. (2020). Peran pendidikan agama Islam dalam membentuk karakter generasi muda. 

Wistara: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 1(2), 221–226. 

Larassati, M. A. (2020). Pendekatan inklusif dalam pendidikan agama Islam. KAGANGA 

KOMUNIKA: Journal of Communication Science, 2(1), 64–67. 

Muslim, I., Nasarudin, N., & Kaharuddin, K. (2025). Islamic religious education teacher 

strategies in implementing differentiated instruction to enhance student learning 

motivation. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Indonesia, 6(1), 32–38. 



  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi…  48 

Nadhiroh, U., & Ahmadi, A. (2024). Pendidikan inklusif: Membangun lingkungan 

pembelajaran yang mendukung kesetaraan dan kearifan budaya. Ilmu Budaya: Jurnal 

Bahasa, Sastra, Seni, dan Budaya, 8(1), 11–22. 

Nasaruddin, N., Maulana, I., & Safrudin, M. (2024). Analysis of the implementation of 

character education based on local culture in Indonesia. AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan, 

16(2), 2851–2862. 

Nasution, H. S., Basri, H., Batubara, W. W., & Harahap, F. (2025). Implementasi pendidikan 

Islam inklusif di perguruan tinggi: Perspektif multikulturalisme di UIN Sumatera Utara. 

ALACRITY: Journal of Education, 5(3), 1151–1159. 

Prasetyo, A., & Hamami, T. (2020). Prinsip-prinsip dalam pengembangan kurikulum. PALAPA, 

8(1), 42–55. 

Puspita Sari, N. A., Nasor, M., Rifai, R. N., Pramudya Utama, E., & Oktafiani, R. (2024). 

Integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam mengembangkan kurikulum pendidikan 

agama Islam. Journal on Education, 6(4), 21687–21698. 

Ruslan, R., Meriyanti, M., & Achruh, A. (2023). Pendidikan Islam moderasi beragama di 

Indonesia. Edu Sociata: Jurnal Pendidikan Sosiologi, 6(2), 749–758. 

Rusydiyah, E. F., & Nasarudin, N. (2020). Pendidikan Islam berbasis keluarga dalam perspektif 

Abdullah Nashih Ulwan di era milenial. Journal of Applied Linguistic and Islamic 

Education (JALIE), 4(1), 01–23. 

Sirojuddin, A., & Hairunnisa, H. (2025). Integrasi nilai moderasi beragama dalam 

pengembangan kurikulum pendidikan agama Islam. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman 

dan Kemanusiaan, 9(1), 288–303. 

Suprapto. (2020). Integrasi moderasi beragama dalam pengembangan kurikulum pendidikan 

agama Islam. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan, 18(3), 

355–368. 

Tamuri, A. H. (2022). Islamic pedagogy and inclusive education. IIUM Press. 

Tazkirah, S., Ruslan, R., & Nasruddin, N. (2024). Internalisasi nilai-nilai pendidikan agama 

Islam melalui kegiatan ekstrakurikuler pramuka: Internalization of Islamic religious 

education values through scout extracurricular activities. Thawalib: Jurnal Kependidikan 

Islam, 5(2), 575–586. 

Zubaedi. (2020). Pendidikan karakter dalam perspektif multikulturalisme. RajaGrafindo. 

 


