https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam e—ISSN: XXX-XXX
[—] N Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48 p-ISSN: XXX-XXX

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

Integrasi Konsep Moderasi Islam dalam Pembelajaran Inklusif

Muhammad Bashori *, Henri Utama Saputra 2, Abdul Baihagi Muslimin 3, Hidayah Mutmainah 4
12 Universitas Islam Ibrahimy (UNIIB) Genteng, Indonesia
3 Sekolah Tinggi Islam Blambangan (STIB) Banyuwangi, Indonesia
4 Institut Ahmad Dahlan Probolinggo, Indonesia

Received: 14-04-2025 Revised: 22-04-2025 Accepted: 25-05-2025

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis integrasi moderasi Islam dengan pendekatan pembelajaran inklusif
dalam pendidikan agama Islam di sekolah menengah pertama. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dengan desain studi kasus. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara mendalam, dan analisis
dokumen pembelajaran, kemudian dianalisis secara tematik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa nilai-nilai
moderasi Islam, meliputi tawassut, tasamuh, tawazun, dan i tidal, dapat diintegrasikan secara efektif dalam
pembelajaran inklusif melalui perencanaan pembelajaran, metode dialogis-partisipatif, serta penguatan
budaya sekolah yang menghargai keberagaman. Guru berperan sebagai teladan utama dalam menanamkan
nilai moderasi dan inklusivitas, sementara kepala sekolah berperan strategis dalam menciptakan kebijakan dan
iklim sekolah yang kondusif. Integrasi ini berkontribusi pada pembentukan karakter peserta didik yang toleran,
adil, dan terbuka terhadap perbedaan, serta berpotensi menjadi strategi preventif terhadap intoleransi dan
radikalisme di lingkungan pendidikan.

Kata Kunci: Moderasi Islam; Pembelajaran Inklusif; Pendidikan Agama Islam; Toleransi

This study aims to examine the integration of Islamic moderation with an inclusive learning approach in
Islamic religious education at the junior secondary school level. A gqualitative descriptive approach with a
case study design was employed. Data were collected through classroom observations, in-depth interviews,
and analysis of instructional documents, and analyzed thematically. The findings indicate that the core values
of Islamic moderation, tawassut (the middle path), tasamuh (tolerance), tawazun (balance), and i ‘tidal
(justice), can be effectively integrated into inclusive learning practices through systematic lesson planning,
dialogical and participatory teaching methods, and the reinforcement of a school culture that respects
diversity. Teachers play a pivotal role as role models in fostering moderate and inclusive values, while school
principals contribute strategically by establishing supportive policies and a conducive school climate. This
integration promotes the development of students’ tolerant, fair, and open-minded character, and serves as a
preventive strategy against intolerance and radicalism in educational settings.

Keywords: Islamic Moderation; Inclusive Learning; Islamic Education; Tolerance

Corresponding Author: muhammad.bashori@uniib.ac.id

How to Cite:

Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi Islam
dalam Pembelajaran Inklusif. IHSAN: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam, 1(1), 37-48

This is an open access article under the CC BY-SA license

37


https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:muhammad.bashori@uniib.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi....

PENDAHULUAN

Pendidikan memegang peranan strategis dalam membentuk karakter, identitas, dan pola
pikir generasi muda, terutama di masyarakat yang multikultural dan plural seperti Indonesia
(Banks, 2019; Jamil, 2020). Pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer ilmu
pengetahuan, tetapi juga untuk menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan sosial yang
menjadi fondasi kehidupan berbangsa dan bernegara. Dalam konteks ini, Pendidikan Agama
Islam (PAI) memiliki peran penting dalam membentuk peserta didik yang tidak hanya religius
secara ritual, tetapi juga moderat, toleran, dan terbuka terhadap perbedaan (Azra, 2020; Hasan,
2021).

Moderasi Islam menekankan prinsip tawassut (jalan tengah), tassamuh (toleransi),
tawazun (keseimbangan), dan i’zidal (keadilan) yang relevan diintegrasikan dalam sistem
pendidikan nasional untuk membentuk generasi yang mampu hidup berdampingan dalam
keberagaman (Azis, 2024; Sari et al., 2024). Pendekatan moderat ini menjadi solusi strategis
dalam menghadapi tantangan kontemporer, seperti intoleransi, radikalisme, dan eksklusivisme
beragama, yang kerap muncul di lingkungan pendidikan (Jamil, 2020; Ruslan, Meriyanti, &
Achruh, 2023).

Sejalan dengan itu, pendidikan inklusif menjadi pendekatan penting dalam PAl.
Pendidikan inklusif menciptakan ruang belajar yang menghargai perbedaan, mengakomodasi
kebutuhan beragam peserta didik, dan menumbuhkan kesadaran akan pentingnya hidup
berdampingan secara damai (Larassati, 2020; Nadhiroh & Ahmadi, 2024; Tamuri, 2022).
Pendekatan ini memungkinkan integrasi nilai moderasi Islam tidak hanya pada kurikulum,
tetapi juga praktik pedagogis, interaksi sosial antar peserta didik, dan iklim budaya sekolah.
Guru PAI berperan ganda sebagai pengajar dan teladan dalam menerapkan nilai-nilai Islam
yang rahmatan lil ‘alamin, sehingga internalisasi nilai moderasi berjalan secara menyeluruh
(Dianti, Ruslan, & Nasarudin, 2025; Muslim, et al., 2025).

Meskipun penting, integrasi pendidikan Islam moderat dengan pendekatan inklusif belum
sepenuhnya optimal, terutama di sekolah umum dengan peserta didik beragam latar belakang
agama dan budaya (Nasution, et al., 2025). Oleh karena itu, penelitian ini menjadi relevan untuk
mengeksplorasi bagaimana strategi, metode, dan materi pembelajaran disusun dan
diimplementasikan untuk mendukung integrasi tersebut. Studi ini mengambil SMP Negeri 1
Genteng sebagai lokasi penelitian karena sekolah ini memiliki komitmen dalam menerapkan
nilai I1slam moderat dan prinsip inklusivitas melalui berbagai program, seperti sholat dhuha
bersama, bakti sosial, kegiatan keagamaan terpadu, dan pembinaan karakter melalui
ekstrakurikuler. Lingkungan sekolah ini mencerminkan miniatur Indonesia yang heterogen,
sehingga praktik pembelajaran di sini dapat menjadi rujukan bagi pengembangan pendidikan
Islam inklusif di konteks serupa (Tazkirah, Ruslan, & Nasarudin, 2024).

Implementasi moderasi Islam dalam pendidikan inklusif tidak hanya tercermin pada
kurikulum, tetapi juga interaksi sosial antar peserta didik, pendekatan pedagogis guru, dan
budaya sekolah yang menekankan kebersamaan, saling menghargai, dan keterbukaan (Habibie
et al., 2021; Rusydiyah & Nasarudin, 2020). Integrasi ini mendukung pengembangan karakter
peserta didik agar bersikap toleran, empatik, dan kooperatif. Pendidikan inklusif
memungkinkan guru menyesuaikan metode pembelajaran dengan kemampuan dan kebutuhan
peserta didik yang beragam, sehingga nilai moderasi dapat tertanam secara efektif melalui
pembelajaran diferensiasi (Dianti et al., 2025; Muslim et al., 2025).



\J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48 39

Secara teoritis, penelitian ini berlandaskan pada teori pendidikan humanistik, yang
menempatkan peserta didik sebagai subjek utuh dengan berbagai potensi, serta teori
konstruktivistik, yang menekankan pengalaman dan lingkungan sebagai medium pembentukan
pemahaman (Creswell, 2021; Larassati, 2020). Dalam konteks PAI, pendekatan ini relevan
karena pembelajaran tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga afektif dan
psikomotorik, sehingga integrasi nilai moderasi dan inklusivitas dapat berlangsung secara
menyeluruh.

Penelitian terdahulu banyak membahas pendidikan Islam moderat dan pendidikan
inklusif secara terpisah. Misalnya, Nadhiroh & Ahmadi (2024) menekankan implementasi nilai
Islam moderat dalam pembentukan karakter religius inklusif di sekolah dasar, Larassati (2020)
menyoroti landasan filosofis pendidikan inklusif berbasis nilai Islam. Namun, kajian yang
secara eksplisit mengintegrasikan kedua pendekatan ini di tingkat sekolah menengah negeri
masih sangat terbatas.

Dengan demikian, penelitian ini bertujuan mendeskripsikan bagaimana integrasi
pendidikan Islam moderat dan pendekatan inklusif diterapkan di SMP Negeri 1 Banyuwangi,
mencakup materi pelajaran, strategi pembelajaran, dan praktik di kelas. Hasil kajian diharapkan
memberikan kontribusi teoritis dan praktis bagi pengembangan kurikulum, strategi pengajaran,
dan kebijakan pendidikan Islam yang lebih responsif terhadap keberagaman masyarakat
Indonesia (Fauzan, 2022; Suprapto, 2020; Sirojuddin & Hairunnisa, 2025).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi kasus
untuk memahami praktik integrasi moderasi Islam dan pembelajaran inklusif di SMP Negeri 1
Banyuwangi (Creswell, 2021). Pendekatan ini memungkinkan peneliti menangkap pengalaman
dan dinamika nyata guru, peserta didik, dan kepala sekolah dalam konteks pembelajaran
moderat dan inklusif. Subjek penelitian meliputi guru Pendidikan Agama Islam (PAI), kepala
sekolah, dan peserta didik yang terlibat langsung dalam program moderasi dan kegiatan
inklusif. Pemilihan informan dilakukan dengan purposive sampling, yakni individu yang
memiliki pengalaman langsung terkait praktik pembelajaran moderat dan inklusif (Dianti,
Ruslan, & Nasarudin, 2025).

Teknik pengumpulan data meliputi: (1) Observasi, untuk mengamati proses pembelajaran
PAI dan aktivitas keagamaan sekolah yang mencerminkan nilai moderat dan inklusif; (2)
Wawancara semi-terstruktur, untuk menggali persepsi, pengalaman, dan strategi guru dalam
menyampaikan materi PAI yang menekankan toleransi dan keberagaman; (3) Dokumentasi,
berupa RPP, modul ajar, dan bukti kegiatan keagamaan seperti foto dan video.

Analisis data dilakukan menggunakan pendekatan tematik (Braun & Clarke, 2019),
melalui tahapan: transkripsi data, pemahaman menyeluruh, pemberian kode awal, identifikasi
tema utama, peninjauan tema, dan penyusunan narasi hasil. Validitas data diperkuat dengan
triangulasi sumber dan teknik, serta member checking untuk memastikan interpretasi sesuai
pengalaman subjek. Metode ini diharapkan dapat memberikan gambaran komprehensif
mengenai praktik integrasi pendidikan Islam moderat dengan pembelajaran inklusif, serta
menghasilkan model praktik yang dapat dijadikan referensi bagi pengembangan kurikulum dan
strategi pembelajaran di sekolah lain yang heterogen secara agama dan budaya (Larassati, 2020;
Nadhiroh & Ahmadi, 2024).



40  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi....

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Konsep Moderasi Islam dalam Pendidikan

Moderasi Islam merupakan prinsip fundamental dalam ajaran Islam yang menempatkan
sikap jalan tengah (wasathiyah) sebagai landasan dalam memahami dan mengamalkan agama.
Konsep ini menolak kecenderungan ekstrem, baik dalam bentuk sikap keagamaan yang kaku
dan eksklusif maupun pemahaman yang terlalu longgar hingga mengaburkan prinsip-prinsip
ajaran Islam. Dalam perspektif keilmuan, moderasi Islam dimaknai sebagai cara beragama yang
proporsional, adil, dan seimbang, sehingga mampu merespons dinamika sosial secara bijaksana
tanpa kehilangan identitas keagamaan (Azis, 2024; Hasan, 2021).

Secara konseptual, moderasi Islam berakar pada nilai wasathiyah yang di dalamnya
mencakup prinsip-prinsip utama, yaitu tawassut (jalan tengah), tasamuh (toleransi), tawazun
(keseimbangan), dan i’tidal (keadilan). Prinsip tawassut menegaskan pentingnya posisi tengah
dalam berpikir dan bertindak, dengan menghindari sikap berlebihan serta mampu memadukan
teks ajaran agama dengan konteks sosial yang terus berkembang. Tasamuh mengajarkan sikap
saling menghormati perbedaan keyakinan dan pandangan, tanpa harus mencampuradukkan
aspek akidah. Sementara itu, tawazun menekankan keseimbangan antara dimensi spiritual dan
sosial, antara hak dan kewajiban, serta antara kepentingan individu dan kolektif. Prinsip i’tidal
mengandung makna keadilan, yaitu menempatkan segala sesuatu secara proporsional dan
bertanggung jawab dalam kehidupan bermasyarakat.

Azra (2020) menegaskan bahwa konsep ummatan wasathan sebagaimana termaktub
dalam Al-Qur’an menunjukkan identitas umat Islam sebagai komunitas yang adil, pilihan, dan
seimbang. Moderasi Islam, dalam kerangka ini, tidak hanya menjadi pedoman teologis, tetapi
juga berfungsi sebagai pendekatan sosial yang mendorong terciptanya harmoni dalam
kehidupan individu, keluarga, dan masyarakat yang majemuk. Oleh karena itu, moderasi Islam
memiliki relevansi yang kuat dalam konteks pendidikan, khususnya di tengah meningkatnya
tantangan intoleransi dan eksklusivisme berbasis agama.

Dalam dunia pendidikan, moderasi Islam berperan strategis dalam membentuk karakter
peserta didik yang toleran, kritis, dan terbuka terhadap perbedaan. Pendidikan Islam yang
moderat tidak berhenti pada transfer pengetahuan keagamaan secara kognitif, melainkan
menekankan internalisasi nilai-nilai kemanusiaan, kebangsaan, dan kebersamaan. Melalui
pendekatan ini, peserta didik didorong untuk memahami ajaran Islam secara rasional dan
kontekstual, sehingga mampu mengembangkan sikap empati, dialog, dan penghargaan terhadap
keberagaman yang menjadi realitas sosial masyarakat Indonesia (Azra, 2020; Puspita Sari et
al., 2024).

Lebih lanjut, moderasi Islam dalam pendidikan berfungsi sebagai strategi preventif dalam
menghadapi berkembangnya intoleransi, radikalisme, dan sikap eksklusif di kalangan peserta
didik. Pemahaman keagamaan yang sempit dan literal sering kali melahirkan sikap menutup
diri, mudah menyalahkan pihak lain, bahkan membenarkan tindakan kekerasan atas nama
agama. Pendidikan Islam moderat hadir untuk meluruskan pola pikir tersebut melalui
pendekatan dialogis, reflektif, dan humanis, yang menempatkan agama sebagai sumber nilai
perdamaian dan keadilan sosial.

Temuan penelitian di SMP Negeri 1 Banyuwangi menunjukkan bahwa penerapan
pendidikan Islam di kedua sekolah tersebut telah menginternalisasikan prinsip-prinsip moderasi



(J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48 41

secara sistematis dan kontekstual. Pembelajaran Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfokus
pada penguatan spiritualitas, tetapi juga menanamkan nilai toleransi, kerukunan, dan
penghargaan terhadap keberagaman agama dan budaya. Guru-guru PAI membangun suasana
belajar yang terbuka dan dialogis, serta berupaya menciptakan ruang aman bagi seluruh peserta
didik tanpa memandang latar belakang keagamaan.

Integrasi nilai moderasi Islam tercermin dalam materi ajar yang mengaitkan konsep
tawassut, tasamuh, tawazun, dan i’tidal dengan tema-tema keberagaman, ukhuwah, dan
kehidupan damai. Materi tersebut tidak disajikan secara normatif semata, melainkan
dikontekstualisasikan melalui diskusi kasus, refleksi pengalaman, dan pembelajaran berbasis
proyek sosial. Pendekatan pembelajaran yang partisipatif dan reflektif memungkinkan peserta
didik mengalami secara langsung nilai-nilai moderasi dalam interaksi sosial, baik melalui
kegiatan bakti sosial, dialog lintas agama, maupun praktik keseharian di lingkungan sekolah.

Selain itu, budaya sekolah yang inklusif memperkuat internalisasi nilai moderasi Islam.
Interaksi sosial antarpeserta didik berlangsung tanpa sekat, ditandai dengan saling menghormati
perayaan hari besar keagamaan, kebiasaan dialog terbuka, serta pembiasaan nilai-nilai moral
melalui kegiatan rutin keagamaan. Peran guru PAI sebagai teladan juga menjadi faktor penting,
karena guru tidak hanya berfungsi sebagai penyampai materi, tetapi juga sebagai figur yang
merepresentasikan sikap adil, terbuka, dan menghargai perbedaan dalam kehidupan sehari-hari
(Yuliana et al., 2024).

Secara teoretis dan empiris, temuan ini menegaskan bahwa moderasi Islam dalam
pendidikan bukan sekadar wacana normatif, melainkan dapat diimplementasikan secara nyata
melalui kurikulum yang adaptif, strategi pembelajaran kontekstual, dan iklim sekolah yang
menghargai keberagaman. Implementasi tersebut sejalan dengan perspektif pendidikan
humanistik dan konstruktivistik yang menekankan pentingnya pengalaman belajar, dialog, dan
penghormatan terhadap keragaman peserta didik sebagai fondasi pembentukan karakter
(Syahri, 2021). Dengan demikian, moderasi Islam dalam pendidikan berperan penting dalam
membentuk generasi yang religius, toleran, dan berwawasan kebangsaan, sekaligus menjadi
benteng terhadap berkembangnya intoleransi dan radikalisme di lingkungan sekolah.

2.  Pendekatan Pembelajaran Inklusif

Pendekatan pembelajaran inklusif merupakan paradigma pendidikan yang menempatkan
keberagaman peserta didik sebagai realitas sekaligus kekuatan dalam proses pembelajaran.
Pendidikan inklusif tidak hanya dimaknai sebagai upaya menghadirkan peserta didik
berkebutuhan khusus ke dalam satuan pendidikan umum, tetapi lebih jauh sebagai komitmen
sistem pendidikan untuk menghargai perbedaan, mengakomodasi kebutuhan belajar yang
beragam, serta menjamin kesetaraan kesempatan belajar bagi seluruh peserta didik tanpa
diskriminasi (Larassati, 2020; Nadhiroh & Ahmadi, 2024).

Prinsip utama pendidikan inklusif berangkat dari penghargaan terhadap perbedaan
individual, baik yang berkaitan dengan kemampuan akademik, latar belakang sosial-budaya,
agama, bahasa, maupun kondisi fisik dan psikologis peserta didik. Dalam perspektif ini,
perbedaan tidak dipandang sebagai hambatan, melainkan sebagai karakteristik alami yang harus
direspons secara pedagogis. Sekolah dan guru dituntut untuk mengembangkan strategi
pembelajaran yang fleksibel, adaptif, dan responsif terhadap keragaman tersebut, sehingga
setiap peserta didik memiliki kesempatan yang setara untuk berkembang sesuai dengan potensi
masing-masing.



42  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi....

Selain penghargaan terhadap perbedaan, pendidikan inklusif menekankan pentingnya
akomodasi kebutuhan belajar yang beragam. Akomodasi ini mencakup penyesuaian kurikulum,
metode pembelajaran, media ajar, serta sistem penilaian agar selaras dengan karakteristik dan
kebutuhan peserta didik. Nadhiroh dan Ahmadi (2024) menegaskan bahwa akomodasi dalam
pendidikan inklusif tidak berarti menurunkan standar pembelajaran, melainkan menyediakan
berbagai jalur dan strategi agar tujuan pembelajaran dapat dicapai oleh seluruh peserta didik.
Dengan demikian, pendekatan inklusif mendorong guru untuk menerapkan diferensiasi
pembelajaran, pembelajaran kolaboratif, serta penggunaan media dan sumber belajar yang
beragam.

Prinsip kesetaraan menjadi fondasi penting dalam pendidikan inklusif. Kesetaraan tidak
dimaknai sebagai perlakuan yang sama terhadap seluruh peserta didik, melainkan pemberian
dukungan yang proporsional sesuai dengan kebutuhan masing-masing individu. Pendekatan ini
menempatkan keadilan sosial sebagai tujuan pendidikan, di mana setiap peserta didik
memperoleh akses, partisipasi, dan hasil belajar yang bermakna. Dalam konteks ini, pendidikan
inklusif berkontribusi dalam membangun lingkungan belajar yang aman, ramah, dan bebas dari
praktik diskriminasi, baik yang bersifat struktural maupun kultural (Larassati, 2020).

Pendidikan inklusif memiliki keterkaitan erat dengan pendidikan multikultural, karena
keduanya sama-sama berorientasi pada pengelolaan keberagaman dalam konteks pendidikan.
Banks (2019) menegaskan bahwa pendidikan multikultural bertujuan mengembangkan sikap
saling menghargai, keadilan sosial, dan kesadaran kritis terhadap perbedaan budaya, etnis, dan
agama. Pendidikan inklusif memperluas kerangka ini dengan menekankan pemenuhan
kebutuhan belajar setiap individu, termasuk peserta didik dengan hambatan belajar, latar
belakang minoritas, maupun kondisi sosial tertentu. Dengan demikian, pendidikan inklusif dan
multikultural saling melengkapi dalam menciptakan ekosistem pendidikan yang adil dan
demokratis.

Fauzan (2022) menyatakan bahwa integrasi pendidikan inklusif dan multikultural
menjadi sangat relevan dalam konteks sekolah di Indonesia yang ditandai oleh pluralitas agama,
budaya, dan latar belakang sosial. Melalui pendekatan ini, sekolah tidak hanya berfungsi
sebagai ruang transfer pengetahuan, tetapi juga sebagai wahana pembelajaran sosial yang
menanamkan nilai toleransi, empati, dan dialog antarbudaya. Peserta didik dilatih untuk
memahami perbedaan sebagai bagian dari kehidupan bersama, sekaligus mengembangkan
kemampuan berinteraksi secara konstruktif dalam masyarakat yang majemuk.

Penerapan pendidikan inklusif di sekolah umum, khususnya di jenjang SMP, menghadapi
berbagai tantangan yang kompleks. Keheterogenan peserta didik dari segi agama, budaya,
kemampuan akademik, dan latar belakang keluarga menuntut kesiapan guru, kurikulum, dan
sistem sekolah secara menyeluruh. Tantangan utama meliputi keterbatasan pemahaman guru
terhadap konsep dan praktik pembelajaran inklusif, minimnya pelatihan berkelanjutan,
keterbatasan sarana pendukung, serta beban administratif yang sering kali menghambat inovasi
pembelajaran. Selain itu, sikap stereotip dan resistensi terhadap perbedaan masih menjadi
kendala dalam membangun budaya sekolah yang sepenuhnya inklusif.

Meskipun demikian, kondisi heterogenitas di tingkat SMP juga membuka peluang besar
bagi penguatan pendidikan inklusif. Keberagaman peserta didik menyediakan konteks nyata
bagi penerapan nilai-nilai inklusivitas, toleransi, dan keadilan sosial dalam pembelajaran
sehari-hari. Sekolah dapat mengembangkan praktik pembelajaran kolaboratif, proyek berbasis
masalah sosial, serta kegiatan lintas budaya dan agama yang mendorong interaksi positif



(J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48 43

antarpeserta didik. Melalui strategi tersebut, pendidikan inklusif tidak hanya meningkatkan
capaian akademik, tetapi juga berkontribusi dalam pembentukan karakter sosial dan moral
peserta didik.

Dengan demikian, pendekatan pembelajaran inklusif merupakan fondasi penting dalam
menciptakan pendidikan yang berkeadilan dan bermakna di tengah masyarakat yang majemuk.
Integrasi prinsip penghargaan terhadap perbedaan, akomodasi kebutuhan belajar yang beragam,
serta penegakan kesetaraan menjadikan pendidikan inklusif relevan untuk menjawab tantangan
pendidikan di sekolah umum yang heterogen. Pendekatan ini sekaligus memperkuat peran
sekolah sebagai ruang pembelajaran sosial yang menumbuhkan nilai toleransi, empati, dan
tanggung jawab bersama dalam kehidupan berbangsa dan bernegara.

3. Integrasi Moderasi Islam dengan Pembelajaran Inklusif

Integrasi moderasi Islam dengan pembelajaran inklusif merupakan pendekatan strategis
dalam pendidikan agama Islam (PAI) untuk menjawab tantangan keberagaman peserta didik di
sekolah umum. Moderasi Islam menyediakan kerangka nilai yang menekankan keseimbangan,
toleransi, dan keadilan, sementara pembelajaran inklusif menghadirkan pendekatan pedagogis
yang menghargai perbedaan dan menjamin kesetaraan kesempatan belajar. Integrasi keduanya
memungkinkan pendidikan agama tidak hanya berfungsi sebagai wahana penguatan spiritual,
tetapi juga sebagai sarana pembentukan karakter sosial yang inklusif dan humanis.

Strategi pengajaran PAI yang menggabungkan nilai-nilai moderat dan inklusif menuntut
pergeseran paradigma dari pembelajaran yang bersifat normatif-doktrinal menuju pembelajaran
yang dialogis, kontekstual, dan partisipatif. Dianti, Ruslan, dan Nasarudin (2025) menegaskan
bahwa pembelajaran PAI berbasis moderasi dan inklusivitas perlu dirancang dengan
memperhatikan keberagaman latar belakang peserta didik, baik dari aspek agama, budaya,
maupun kemampuan belajar. Guru PAI berperan sebagai fasilitator yang membuka ruang
dialog, mendorong refleksi kritis, serta menanamkan nilai empati dan penghargaan terhadap
perbedaan.

Pendekatan ini diperkuat oleh temuan Muslim, et al., (2025) yang menunjukkan bahwa
integrasi nilai moderasi Islam dalam pembelajaran PAI efektif dilakukan melalui penggunaan
metode pembelajaran kolaboratif, diskusi lintas perspektif, serta pengaitan materi ajar dengan
realitas sosial peserta didik. Materi PAI tidak disajikan sebagai kebenaran tunggal yang
tertutup, melainkan sebagai sumber nilai yang dapat dipahami secara kontekstual untuk
membangun kehidupan bersama yang damai dan berkeadilan.

Dalam praktik pembelajaran di sekolah, integrasi moderasi Islam dan pendekatan inklusif
tercermin sejak tahap perencanaan pembelajaran. Rencana Pelaksanaan Pembelajaran (RPP)
disusun dengan memasukkan tujuan pembelajaran yang tidak hanya berorientasi pada capaian
kognitif, tetapi juga pada pengembangan sikap toleran, adil, dan bertanggung jawab. Indikator
pembelajaran mencakup kemampuan peserta didik untuk memahami perbedaan, bekerja sama
dalam kelompok heterogen, serta menunjukkan sikap saling menghormati dalam interaksi
sosial. Penilaian pembelajaran pun dirancang secara holistik dengan mempertimbangkan aspek
sikap, proses, dan partisipasi, bukan semata-mata hasil tes tertulis.

Pengembangan modul dan bahan ajar PAI juga menjadi instrumen penting dalam
integrasi ini. Modul pembelajaran disusun dengan bahasa yang inklusif, contoh kasus yang
kontekstual, serta ilustrasi yang merepresentasikan keberagaman budaya dan sosial. Materi ajar
mengangkat tema-tema seperti toleransi beragama, keadilan sosial, ukhuwah kemanusiaan, dan



44  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi....

tanggung jawab sebagai warga negara, sehingga peserta didik dapat mengaitkan ajaran Islam
dengan kehidupan sehari-hari dalam masyarakat majemuk. Penyajian materi yang variatif dan
adaptif membantu mengakomodasi perbedaan gaya belajar dan kemampuan peserta didik.

Selain pembelajaran di kelas, kegiatan ekstrakurikuler menjadi ruang strategis untuk
menanamkan nilai moderasi dan inklusivitas secara lebih aplikatif. Kegiatan seperti bakti sosial,
diskusi lintas agama, peringatan hari besar nasional, serta kerja sama dalam kegiatan seni dan
olahraga mendorong terjadinya interaksi sosial yang positif antarpeserta didik. Melalui kegiatan
tersebut, peserta didik belajar untuk bekerja sama, menghargai perbedaan, dan membangun
solidaritas sosial tanpa sekat agama dan budaya.

Interaksi sosial sehari-hari di lingkungan sekolah juga mencerminkan keberhasilan
integrasi moderasi Islam dan pembelajaran inklusif. Guru dan tenaga kependidikan berperan
dalam menciptakan iklim sekolah yang aman dan ramah, di mana setiap peserta didik merasa
diterima dan dihargai. Praktik komunikasi yang terbuka, penyelesaian konflik secara dialogis,
serta pembiasaan sikap saling menghormati menjadi bagian dari budaya sekolah yang
mendukung internalisasi nilai moderasi dan inklusivitas.

Model pembelajaran yang diterapkan dalam konteks ini umumnya bersifat kolaboratif
dan berbasis pengalaman. Pembelajaran berbasis proyek, diskusi kelompok heterogen, serta
pembelajaran berbasis masalah sosial memungkinkan peserta didik terlibat aktif dalam proses
belajar sekaligus mengembangkan keterampilan sosial. Melalui model ini, nilai toleransi,
kesetaraan, dan kerja sama lintas agama dan budaya tidak hanya diajarkan secara teoritis, tetapi
dialami secara langsung dalam proses pembelajaran. Peserta didik didorong untuk melihat
perbedaan sebagai sumber pembelajaran dan kekuatan kolektif, bukan sebagai pemisah.

Secara keseluruhan, integrasi moderasi Islam dengan pembelajaran inklusif memperkuat
peran pendidikan agama Islam sebagai instrumen pembentukan karakter yang religius, toleran,
dan berwawasan kebangsaan. Pendekatan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai keislaman yang
moderat dapat diimplementasikan secara harmonis dengan prinsip-prinsip inklusivitas dalam
pendidikan, sehingga mampu menjawab tantangan keberagaman di sekolah umum dan
berkontribusi pada terciptanya kehidupan sosial yang damai dan berkeadilan.

4.  Peran Guru dan Kepala Sekolah

Keberhasilan implementasi moderasi Islam dan pembelajaran inklusif di sekolah tidak
dapat dilepaskan dari peran strategis guru dan kepala sekolah sebagai aktor utama dalam
ekosistem pendidikan. Keduanya memiliki posisi kunci dalam menerjemahkan nilai-nilai
normatif ke dalam praktik pendidikan yang nyata, baik melalui proses pembelajaran di kelas
maupun melalui pengelolaan budaya dan kebijakan sekolah secara keseluruhan.

Guru dan kepala sekolah tidak hanya berfungsi sebagai pelaksana kurikulum, tetapi juga
sebagai agen perubahan yang membentuk iklim sekolah yang moderat, inklusif, dan
berkeadilan. Guru memiliki peran sentral sebagai teladan dalam internalisasi nilai-nilai
moderasi dan inklusivitas. Habibie et al. (2021) menegaskan bahwa sikap dan perilaku guru
dalam interaksi sehari-hari memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan karakter
peserta didik. Guru yang menunjukkan sikap adil, terbuka, dan menghargai perbedaan secara
tidak langsung menanamkan nilai-nilai tersebut kepada peserta didik. Keteladanan ini tercermin
dalam cara guru berkomunikasi, menyikapi perbedaan pendapat, serta memperlakukan seluruh
peserta didik secara proporsional tanpa diskriminasi.



(J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48 45

Dalam konteks pembelajaran, guru dituntut untuk memiliki sensitivitas terhadap
keragaman peserta didik, baik dari aspek agama, budaya, kemampuan akademik, maupun
kondisi sosial-emosional. Strategi guru dalam menghadapi keberagaman tersebut tercermin
dalam kemampuan menyesuaikan metode pembelajaran agar lebih inklusif dan responsif. Guru
mengembangkan variasi metode seperti pembelajaran kolaboratif, diskusi kelompok heterogen,
serta penggunaan media dan sumber belajar yang beragam untuk mengakomodasi perbedaan
gaya dan kecepatan belajar peserta didik. Pendekatan diferensiasi pembelajaran memungkinkan
setiap peserta didik berpartisipasi aktif dan mencapai tujuan pembelajaran sesuai dengan
potensi masing-masing.

Selain itu, guru berperan dalam menciptakan ruang dialog yang aman dan terbuka di
kelas. Melalui diskusi yang terarah dan reflektif, guru mendorong peserta didik untuk
menyampaikan pandangan secara santun, mendengarkan pendapat orang lain, serta belajar
menghargai perbedaan perspektif. Praktik ini tidak hanya memperkuat pemahaman akademik,
tetapi juga menumbuhkan keterampilan sosial dan sikap toleran yang menjadi inti dari moderasi
dan inklusivitas dalam pendidikan.

Peran kepala sekolah sebagai pemimpin pendidikan menjadi faktor penentu dalam
keberlanjutan dan konsistensi penerapan moderasi Islam dan pembelajaran inklusif di sekolah.
Kepala sekolah berfungsi sebagai pengelola kebijakan dan pengarah visi sekolah, yang
bertanggung jawab menciptakan kerangka kelembagaan yang mendukung nilai-nilai moderasi
dan inklusivitas. Melalui kebijakan sekolah, kepala sekolah dapat memastikan bahwa prinsip-
prinsip tersebut terintegrasi dalam visi, misi, dan program pengembangan sekolah.

Kepala sekolah juga berperan dalam memfasilitasi pengembangan kompetensi guru
melalui pelatihan, pendampingan, dan forum refleksi bersama. Dukungan terhadap peningkatan
kapasitas guru dalam memahami dan menerapkan pembelajaran inklusif serta nilai moderasi
Islam menjadi langkah strategis dalam membangun budaya sekolah yang konsisten. Selain itu,
kepala sekolah berperan dalam pengelolaan sumber daya sekolah, termasuk penyediaan sarana
dan prasarana yang mendukung pembelajaran yang ramah terhadap keberagaman peserta didik.

Dalam membangun iklim sekolah yang inklusif, kepala sekolah mendorong terciptanya
budaya organisasi yang menghargai perbedaan dan mengedepankan dialog. Pengambilan
keputusan dilakukan secara partisipatif dengan melibatkan guru, tenaga kependidikan, dan
pemangku kepentingan lainnya. Pendekatan kepemimpinan yang demokratis dan inklusif ini
memperkuat rasa memiliki seluruh warga sekolah terhadap nilai-nilai moderasi dan inklusivitas
yang dikembangkan.

Secara keseluruhan, sinergi antara peran guru dan kepala sekolah menjadi kunci utama
dalam mewujudkan pendidikan yang moderat dan inklusif. Guru berperan langsung dalam
menanamkan nilai-nilai tersebut melalui keteladanan dan praktik pembelajaran, sementara
kepala sekolah memastikan tersedianya kebijakan, sistem, dan budaya sekolah yang
mendukung. Kolaborasi yang efektif antara keduanya memungkinkan nilai moderasi Islam dan
prinsip inklusivitas tidak hanya menjadi wacana normatif, tetapi terinternalisasi secara
berkelanjutan dalam kehidupan sekolah sehari-hari.

5. Dampak Implementasi Integrasi Moderasi Islam dan Pembelajaran Inklusif
Implementasi integrasi moderasi Islam dengan pendidikan inklusif memiliki dampak

signifikan terhadap peserta didik. Pertama, peserta didik menunjukkan peningkatan sikap

toleransi, empati, dan kemampuan berinteraksi secara harmonis dengan teman-teman yang



46  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi....

berbeda latar belakang agama dan budaya (Larassati, 2020; Nadhiroh & Ahmadi, 2024). Kedua,
integrasi ini memperkuat internalisasi nilai-nilai Islam moderat, sehingga peserta didik tidak
hanya menguasai aspek ritual dan kognitif agama, tetapi juga menghayati prinsip tawassut,
tassamuh, dan tawazun dalam kehidupan sehari-hari (Azis, 2024; Puspita Sari et al., 2024).
Ketiga, pembelajaran inklusif yang dikombinasikan dengan moderasi Islam dapat mendorong
pembentukan karakter Kkritis dan adaptif, yang mampu menghargai keberagaman sosial dan
budaya di lingkungan sekolah maupun masyarakat (Dianti, et al., 2025).

Meskipun memiliki dampak positif, implementasi integrasi moderasi Islam dan
pembelajaran inklusif menghadapi beberapa tantangan. Pertama, keterbatasan kompetensi guru
dalam merancang strategi pembelajaran yang menyeimbangkan nilai religius dan prinsip
inklusivitas (Muslim, et al., 2025). Kedua, perbedaan persepsi dan praktik budaya di kalangan
peserta didik dapat memunculkan konflik atau kesalahpahaman jika tidak dikelola dengan baik
(Habibie et al.,, 2021). Ketiga, keterbatasan sumber belajar dan modul ajar yang
mengintegrasikan moderasi Islam dengan inklusivitas masih menjadi hambatan bagi penerapan
secara konsisten (Ruslan, et al., 2023).

Berdasarkan temuan dan kajian literatur, beberapa rekomendasi dapat diajukan untuk
meningkatkan efektivitas implementasi:

(1) Pengembangan kapasitas guru melalui pelatihan pedagogik inklusif dan moderasi
beragama agar mampu merancang strategi pembelajaran yang adaptif terhadap
keberagaman peserta didik (Larassati, 2020).

(2) Penyusunan kurikulum dan materi ajar yang mengintegrasikan prinsip moderasi
Islam dengan pendekatan inklusif secara sistematis, termasuk dalam kegiatan
ekstrakurikuler dan evaluasi karakter (Azis, 2024; Puspita Sari et al., 2024).

(3) Mendorong keterlibatan aktif peserta didik dalam kegiatan kolaboratif lintas agama
dan budaya untuk memperkuat pengalaman praktis toleransi dan inklusivitas.

(4) Monitoring dan evaluasi berkelanjutan untuk menilai efektivitas integrasi moderasi
Islam dalam pembelajaran, serta melakukan perbaikan berbasis temuan lapangan
(Nadhiroh & Ahmadi, 2024).

Dengan penerapan rekomendasi tersebut, sekolah diharapkan mampu menciptakan

lingkungan pembelajaran yang ramah, inklusif, dan moderat, sekaligus menyiapkan peserta
didik sebagai generasi yang toleran, adaptif, dan memiliki kesadaran multikultural.

KESIMPULAN

Integrasi moderasi Islam dengan pendekatan pembelajaran inklusif merupakan strategi
efektif dalam membangun pendidikan agama Islam yang relevan dengan konteks keberagaman
peserta didik di sekolah umum. Moderasi Islam, yang berlandaskan pada prinsip tawassut,
tasamuh, tawazun, dan i’tidal, berfungsi sebagai kerangka nilai dalam membentuk karakter
peserta didik yang toleran, adil, dan terbuka terhadap perbedaan. Sementara itu, pembelajaran
inklusif berperan sebagai pendekatan pedagogis yang menjamin kesetaraan akses, partisipasi,
dan pengalaman belajar bagi seluruh siswa tanpa diskriminasi latar belakang agama, budaya,
maupun kemampuan.

Selain itu, integrasi kedua pendekatan tersebut dapat diimplementasikan secara konkret
melalui perencanaan pembelajaran, pemilihan metode yang dialogis dan partisipatif,
pengembangan kegiatan ekstrakurikuler, serta penguatan budaya sekolah yang menghargai



(J
‘HSAN Volume 1, No 1, Mei 2025, 37-48 47

keberagaman. Peran guru sebagai teladan nilai moderasi dan inklusivitas, serta kepala sekolah
sebagai pengelola kebijakan dan iklim sekolah, terbukti menjadi faktor kunci dalam
keberhasilan implementasi. Temuan ini menegaskan bahwa pendidikan agama Islam yang
moderat dan inklusif tidak hanya berkontribusi pada penguatan religiositas peserta didik, tetapi
juga berperan strategis dalam mencegah intoleransi dan radikalisme di lingkungan sekolah.
Oleh karena itu, integrasi moderasi Islam dan pembelajaran inklusif layak dikembangkan
sebagai model pendidikan karakter di sekolah menengah.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Allah SWT atas rahmat dan hidayah-Nya
artikel ini dapat diselesaikan. Terima kasih juga kepada rekan sejawat, dan semua pihak yang
telah memberikan dukungan, masukan, dan motivasi. Semoga karya ini bermanfaat bagi
pengembangan ilmu, praktik spiritual, dan pemahaman tauhid dalam pendidikan Islam
kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Azis, A. A. (2024). Integrasi Moderasi Beragama Pada Pengembangan Kurikulum Merdeka
Belajar Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk Penguatan Profil Pelajar
Pancasila. TADBIR MUWAHHID, 8(2), 323-353.

Azra, A. (2020). Moderasi Islam di Indonesia dari ajaran, ibadah, hingga perilaku. Kencana
Prenada Media Group.

Banks, J. A. (2019). Multicultural education: Issues and perspectives. Wiley.

Braun, V., & Clarke, V. (2019). Reflecting on reflexive thematic analysis. Qualitative Research
in Sport, Exercise and Health, 11(4), 589-597.

Creswell, J. W. (2021). Educational research: Planning, conducting, and evaluating
guantitative and qualitative research (7th ed.). Pearson.

Dianti, K., Ruslan, R., & Nasarudin, N. (2025). Islamic religious education teacher’s experience
in implementing differentiated learning. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Indonesia
(JPPI), 5(1), 93-102.

Fauzan, R. (2022). Pendidikan multikultural di perguruan tinggi Islam. Jurnal Pendidikan
Islam, 11(2), 215-230.

Habibie, M. L. H., Al Kautsar, M. S., Rochmatul Wachidah, N., & Sugeng, A. (2021). Moderasi
beragama dalam pendidikan Islam di Indonesia. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama,
1(1), 121-141.

Hasan, M. (2021). Prinsip moderasi beragama dalam kehidupan berbangsa. Jurnal Mubtadiin,
7(2), 110-123.

Jamil, S. (2020). Peran pendidikan agama Islam dalam membentuk karakter generasi muda.
Wistara: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra, 1(2), 221-226.

Larassati, M. A. (2020). Pendekatan inklusif dalam pendidikan agama Islam. KAGANGA
KOMUNIKA: Journal of Communication Science, 2(1), 64-67.

Muslim, I., Nasarudin, N., & Kaharuddin, K. (2025). Islamic religious education teacher
strategies in implementing differentiated instruction to enhance student learning
motivation. Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran Indonesia, 6(1), 32—38.



48  Bashori, M., Saputra, H. U., Muslimin, A. B., & Mutmainah, H. (2025). Integrasi Konsep Moderasi...

Nadhiroh, U., & Ahmadi, A. (2024). Pendidikan inklusif: Membangun lingkungan
pembelajaran yang mendukung kesetaraan dan kearifan budaya. Ilmu Budaya: Jurnal
Bahasa, Sastra, Seni, dan Budaya, 8(1), 11-22.

Nasaruddin, N., Maulana, I., & Safrudin, M. (2024). Analysis of the implementation of
character education based on local culture in Indonesia. AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan,
16(2), 2851-2862.

Nasution, H. S., Basri, H., Batubara, W. W., & Harahap, F. (2025). Implementasi pendidikan
Islam inklusif di perguruan tinggi: Perspektif multikulturalisme di UIN Sumatera Utara.
ALACRITY: Journal of Education, 5(3), 1151-1159.

Prasetyo, A., & Hamami, T. (2020). Prinsip-prinsip dalam pengembangan kurikulum. PALAPA,
8(1), 42-55.

Puspita Sari, N. A., Nasor, M., Rifai, R. N., Pramudya Utama, E., & Oktafiani, R. (2024).
Integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam mengembangkan kurikulum pendidikan
agama Islam. Journal on Education, 6(4), 21687-21698.

Ruslan, R., Meriyanti, M., & Achruh, A. (2023). Pendidikan Islam moderasi beragama di
Indonesia. Edu Sociata: Jurnal Pendidikan Sosiologi, 6(2), 749-758.

Rusydiyah, E. F., & Nasarudin, N. (2020). Pendidikan Islam berbasis keluarga dalam perspektif
Abdullah Nashih Ulwan di era milenial. Journal of Applied Linguistic and Islamic
Education (JALIE), 4(1), 01-23.

Sirojuddin, A., & Hairunnisa, H. (2025). Integrasi nilai moderasi beragama dalam
pengembangan kurikulum pendidikan agama Islam. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman
dan Kemanusiaan, 9(1), 288-303.

Suprapto. (2020). Integrasi moderasi beragama dalam pengembangan kurikulum pendidikan
agama Islam. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan Agama dan Keagamaan, 18(3),
355-368.

Tamuri, A. H. (2022). Islamic pedagogy and inclusive education. IIUM Press.

Tazkirah, S., Ruslan, R., & Nasruddin, N. (2024). Internalisasi nilai-nilai pendidikan agama
Islam melalui kegiatan ekstrakurikuler pramuka: Internalization of Islamic religious
education values through scout extracurricular activities. Thawalib: Jurnal Kependidikan
Islam, 5(2), 575-586.

Zubaedi. (2020). Pendidikan karakter dalam perspektif multikulturalisme. RajaGrafindo.



