
 

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam 
Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 
https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi 
 

e–ISSN: XXX-XXX 
p–ISSN: XXX-XXX 

 

67 

Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan 

Tarekat An-Naqsabandiyah Di Masjid Baitul Huda Tamansari 

Carangrejo Sampung Ponorogo 
 

Alfiana Nikmatul Hasanah*1, Iin Supriyanti2 

1,2 Institut Agama Islam Riyadlotul Mujahidin (IAIRM) Ponorogo, Indonesia 

 

Received: 10-10-2025 Revised: 21-10-2025 Accepted: 25-11-2025 

 

Abstrak 
Tarekat Naqsybandi adalah tradisi sufi yang berkembang pesat di Indonesia, menekankan pemurnian spiritual, 

disiplin diri, dan kedekatan dengan Allah melalui bimbingan seorang mursyid. Penelitian ini bertujuan untuk 

mendeskripsikan kondisi spiritual masyarakat di sekitar Masjid Baitul Huda di Tamansari, Carangrejo, Sampung, 

Ponorogo, penerapan praktik-praktik Naqsybandi di masjid tersebut, dan dampaknya terhadap masyarakat 

setempat. Dengan menggunakan desain penelitian lapangan kualitatif, data dikumpulkan melalui observasi, 

wawancara, dan dokumentasi, kemudian dianalisis secara deskriptif. Temuan penelitian ini mengungkapkan 

bahwa praktik-praktik Naqsybandi telah mengubah spiritualitas masyarakat dari orientasi ritualistik menjadi 

pengalaman keagamaan yang lebih mendalam, lebih bermakna, dan lebih bermakna. Melalui zikir, wirid, dan 

disiplin spiritual yang terarah, para peserta mengalami peningkatan yang signifikan dalam karakter, kedamaian 

batin, dan kesadaran sosial. Lebih lanjut, tarekat ini memperkuat hubungan masyarakat dengan Tuhan dan kohesi 

sosialnya, mempromosikan nilai-nilai toleransi, inklusivitas, dan harmoni, yang pada akhirnya membentuk 

masyarakat yang lebih etis, damai, dan sadar spiritual. 

Kata Kunci: Peningkatan Spiritual; Tarekat An- Naqsabandiyah 

The Naqshbandi Order is a rapidly developing Sufi tradition in Indonesia, emphasizing spiritual purification, self-

discipline, and closeness to Allah through the guidance of a mursyid. This study aims to describe the spiritual 

condition of the community around Baitul Huda Mosque in Tamansari, Carangrejo, Sampung, Ponorogo, the 

implementation of Naqshbandi practices in the mosque, and their impact on local society. Using a qualitative field 

research design, data were collected through observation, interviews, and documentation, and analyzed 

descriptively. The findings reveal that the Naqshbandi practices have transformed community spirituality from a 

primarily ritualistic orientation into a deeper, more meaningful, and purposeful religious experience. Through 

guided dzikr, wird, and spiritual disciplines, participants experienced notable improvements in character, inner 

peace, and social awareness. Furthermore, the order strengthened both the community’s relationship with God 

and its social cohesion, promoting values of tolerance, inclusiveness, and harmony, ultimately shaping a more 

ethical, peaceful, and spiritually conscious society. 

Keywords: Improvement Spirituality; Tarekat An-Naqsabandiyah 

Corresponding Author: alfiananikmatulhasanah@gmail.com  

How to Cite: 

Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan Tarekat 

An-Naqsabandiyah di Masjid Baitul Huda Tamansari Carangrejo Sampung Ponorogo. IHSAN: Jurnal Penelitian 

dan Pendidikan Islam, 1(2), 67-82. 

This is an open access article under the CC BY-SA license  

 

 

  

https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:alfiananikmatulhasanah@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan…  68 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan masyarakat modern ditandai oleh meningkatnya individualisme, 

materialisme, serta melemahnya nilai spiritual, yang berdampak pada rendahnya penghayatan 

masyarakat terhadap ajaran agama dan meningkatnya masalah sosial seperti stres, krisis 

identitas, dan perilaku menyimpang. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas 

memiliki peran penting dalam membentuk ketahanan moral dan kesejahteraan psikologis 

masyarakat. Berbagai upaya formal seperti pendidikan agama dan dakwah telah dilakukan, 

namun hasilnya belum optimal karena belum menyentuh dimensi spiritual yang lebih 

mendalam. Dalam satu dekade terakhir, beberapa penelitian menunjukkan bahwa tarekat 

sebagai bentuk pembinaan tasawuf mampu meningkatkan kualitas spiritual, kedisiplinan 

ibadah, dan akhlak sosial masyarakat melalui praktik dzikir, wirid, dan bimbingan mursyid. 

Namun, penelitian sebelumnya umumnya berfokus pada aspek doktrinal atau sejarah tarekat, 

sehingga belum banyak mengkaji praktik pendidikan tarekat secara langsung dalam konteks 

komunitas masjid lokal serta dampaknya terhadap transformasi spiritual jamaah (Wahyudi 

2019). 

Berbagai kajian menunjukkan bahwa pembinaan spiritual berbasis tasawuf dan tarekat 

memiliki efektivitas dalam memperkuat religiusitas dan stabilitas psikologis masyarakat. 

Penelitian Danny Kurniawab mengemukakan bahwa praktik dzikir terstruktur dalam tarekat 

mampu meningkatkan ketenangan batin dan kontrol perilaku.(Kurniawan dan Purnomo 2021) 

Sementara itu, studi R Hidayat menegaskan bahwa tarekat sebagai institusi tasawuf 

memberikan ruang pembinaan akhlak dan kedisiplinan spiritual yang tidak diperoleh melalui 

praktik keagamaan formal (Fauzi 2018). Penelitian lain oleh M Fauzi menyimpulkan bahwa 

Tarekat Naqsyabandiyah berperan dalam pembentukan solidaritas sosial dan komitmen moral 

anggotanya. Temuan-temuan tersebut menegaskan bahwa tarekat berfungsi sebagai mekanisme 

pembinaan spiritual yang efektif dalam merespons tantangan moral masyarakat modern. 

Meskipun demikian, penelitian terdahulu masih terbatas pada aspek psikologis dan moral 

individu, belum banyak yang menelaah bagaimana pendidikan tarekat di tingkat komunitas 

masjid berkontribusi langsung terhadap peningkatan spiritual masyarakat dalam konteks sosial-

keagamaan lokal. Di sinilah letak kebaruan penelitian ini, yaitu mengkaji secara spesifik praktik 

pendidikan Tarekat An-Naqsyabandiyah dalam pembinaan spiritual masyarakat di lingkungan 

Masjid Baitul Huda Tamansari, yang belum banyak dibahas dalam studi-studi sebelumnya. 

Permasalahan yang muncul di masyarakat adalah lemahnya pemahaman terhadap ajaran 

tarekat, adanya stigma bahwa tarekat bersifat eksklusif, serta terbatasnya akses pembinaan 

spiritual yang mendalam dan berkelanjutan. Kondisi tersebut menghambat penguatan spiritual 

masyarakat yang semakin diperlukan di tengah kompleksitas tantangan sosial keagamaan 

kontemporer. Dalam konteks ini, pendidikan tarekat menjadi salah satu alternatif solusi yang 

menekankan bimbingan ruhani, dzikir, pengendalian diri, dan pembinaan akhlak melalui 

pendekatan sistematis dan personal. 

Tarekat An-Naqsyabandiyah yang berkembang di Masjid Baitul Huda Tamansari menjadi 

wadah pembinaan yang mengintegrasikan pengamalan bai’at, dzikir, mujahadah, riyadhah, dan 

pengajian rutin. Proses pendidikan ini memberikan peluang terbentuknya pribadi yang lebih 

disiplin secara spiritual, berakhlak mulia, dan memiliki kesadaran sosial yang lebih baik, 

sebagaimana sesuai dengan karakter tarekat yang menekankan keseimbangan dzikir lahir dan 

batin. 



 Volume 1, No 2, November 2025, 67-82
 

 

69 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis upaya 

peningkatan spiritual masyarakat melalui pendidikan Tarekat An-Naqsyabandiyah di Masjid 

Baitul Huda Tamansari Carangrejo Sampung Ponorogo. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan gambaran mengenai bentuk pembinaan spiritual yang dilakukan, efektivitasnya di 

tingkat masyarakat, serta kontribusinya dalam memperkuat ketahanan moral dan religiusitas 

masyarakat di era modern. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan rancangan penelitian kualitatif jenis field research untuk 

mendeskripsikan upaya peningkatan spiritual masyarakat melalui pendidikan Tarekat An-

Naqsyabandiyah di Masjid Baitul Huda Tamansari. Subjek penelitian dipilih secara purposive 

sampling, yaitu mereka yang dianggap mengetahui secara mendalam aktivitas tarekat. Jumlah 

informan terdiri dari 5 orang, yaitu Mbah Kyai Masrur Mustakim (mursyid), Ustadz Mahrus 

As’adi (takmir), dua anggota jamaah putra–putri, dan satu masyarakat non-tarekat sebagai 

pembanding. 

Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri yang dilengkapi pedoman observasi, 

pedoman wawancara, dan format dokumentasi. Variabel yang diamati mencakup 1) spiritual 

masyarakat di sekitar masjid Baitul Huda Tamansari Carangrejo Sampung Ponorogo, 2) 

pelaksanaan Tarekat An-Naqsabandiyah di Masjid Baitul Huda Tamansari Carangrejo 

Sampung Ponorogo, 3) dampak pelaksanaanTarekat An-Naqsabandiyah di Masjid Baitul Huda 

Tamansari Carangrejo Sampung Ponorogo. 

Teknik pengumpulan data meliputi observasi langsung terhadap kegiatan tarekat, 

wawancara mendalam dengan informan, serta dokumentasi berupa catatan kegiatan, arsip, dan 

foto (Sugiyono 2021, 129). Desain penelitian bersifat deskriptif, menekankan pemahaman 

proses dan makna praktik tarekat dalam kehidupan jamaah. 

Analisis data menggunakan model Miles dan Huberman melalui tahapan reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Keabsahan data diperiksa melalui triangulasi 

sumber, triangulasi teknik, perpanjangan pengamatan, dan member check untuk memastikan 

validitas temuan penelitian. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pembentukan spiritual masyarakat merupakan aspek fundamental dalam proses 

keberagamaan yang utuh dan mendalam. Spiritualitas yang sejati tidak hanya tampak melalui 

pelaksanaan ibadah-ibadah formal seperti shalat, puasa, atau menghadiri pengajian, tetapi juga 

melalui kesadaran batin yang terus hidup dalam diri seseorang. Kesadaran batin inilah yang 

mendorong individu untuk senantiasa mendekatkan diri kepada Tuhan, memperbaiki akhlak, 

mengendalikan hawa nafsu, serta menjaga kesucian hati dalam setiap dimensi kehidupan. 

Dalam perspektif tasawuf, dimensi ini dikenal sebagai tazkiyatun nafs, yaitu proses penyucian 

jiwa yang tidak dapat dicapai hanya melalui ritual, tetapi memerlukan latihan ruhani, 

pembimbing spiritual, dan lingkungan yang mendukung (Faizah 2021). 

Namun dalam realitas sosial keagamaan di berbagai daerah, tidak semua masyarakat 

mampu mencapai tingkat spiritualitas yang mendalam tersebut. Banyak komunitas mengalami 

stagnasi spiritual karena pembinaan ruhani belum berjalan secara sistematis, berkelanjutan, dan 

terstruktur. Ibadah sering kali dilakukan sebatas rutinitas tanpa diiringi pemahaman makna, 



  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan…  70 

sehingga tidak mampu membentuk karakter dan perilaku yang berlandaskan nilai-nilai Ilahiah 

(Wahyudi 2017). Fenomena ini juga terjadi di lingkungan Masjid Baitul Huda Tamansari, Desa 

Carangrejo, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo. Sebelum adanya pembinaan spiritual 

yang terarah, masyarakat cenderung menjalani agama pada tataran simbolik: hadir dalam 

kegiatan ibadah, namun belum memiliki kedalaman rasa, kesadaran moral, dan ketenangan 

batin yang menjadi ciri spiritualitas sejati. Kondisi ini menunjukkan pentingnya peran 

pembinaan ruhani dalam membawa masyarakat menuju keberagamaan yang bukan hanya 

bersifat lahiriah, tetapi juga benar-benar mengakar dalam batin dan tercermin dalam akhlak 

sehari-hari. 

Dalam kerangka tersebut, sebelum hadirnya ajaran Tarekat An-Naqsyabandiyah, kondisi 

spiritual masyarakat setempat cenderung belum terarah dan masih berada pada tataran simbolik. 

Praktik keislaman yang dilakukan lebih banyak berfokus pada rutinitas lahiriah seperti 

melaksanakan shalat, mengikuti kegiatan keagamaan tertentu, atau menghadiri acara-acara 

keislaman, namun belum disertai pemahaman makna yang mendalam tentang tujuan spiritual 

dari ibadah tersebut. Keberagamaan semacam ini umumnya lahir dari kebiasaan sosial dan 

tradisi lokal, bukan dari kesadaran batin yang tumbuh melalui proses pembinaan ruhani. 

Akibatnya, ibadah hanya menjadi serangkaian formalitas tanpa mampu memberikan perubahan 

signifikan terhadap karakter, akhlak, dan kesadaran spiritual warga. 

Dalam konteks inilah penting untuk memahami bagaimana transformasi spiritual mulai 

terjadi ketika ajaran Tarekat An-Naqsyabandiyah masuk dan berkembang di tengah 

masyarakat. Tarekat ini tidak hanya menawarkan amalan-amalan dzikir sebagai ritual 

tambahan, tetapi juga menghadirkan sebuah sistem pembinaan keagamaan yang berorientasi 

pada penguatan dimensi batiniah umat dimensi yang selama ini belum tersentuh secara optimal. 

Melalui pendekatan tasawuf yang menekankan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), muraqabah 

(kesadaran akan kehadiran Allah), dan kedisiplinan dalam dzikir, Tarekat An-Naqsyabandiyah 

memberikan ruang bagi masyarakat untuk memahami agama secara lebih mendalam. Proses 

inilah yang kemudian menjadi landasan awal terjadinya perubahan spiritual yang nyata, 

berubahnya keberagamaan dari sekadar rutinitas menjadi pengalaman batin yang hidup, 

bermakna, dan transformatif (Rahayu dan Sutrisno 2020, 56). 

Pemahaman tentang pentingnya dimensi batiniah ini semakin kuat jika dikaitkan dengan 

pandangan Wahyudi dalam tesisnya Tasawuf KH. Ahmad Bakeri (Studi Ajaran dan Amalan), 

yang menyatakan bahwa spiritualitas merupakan aspek fundamental dalam kehidupan manusia. 

Spiritualitas tidak hanya terkait dengan pelaksanaan ajaran agama secara formal, tetapi juga 

menyangkut pencarian makna hidup, penemuan tujuan eksistensial, serta pembentukan 

hubungan yang mendalam dengan sesuatu yang transenden. Yang dimaksud dengan transenden 

mencakup Tuhan sebagai sumber kebenaran tertinggi, alam semesta sebagai cerminan 

kebesaran Ilahi, dan nilai-nilai luhur yang menjadi pedoman moral dalam kehidupan. Dengan 

demikian, spiritualitas berperan sebagai fondasi yang menuntun seseorang menuju kehidupan 

yang lebih bermakna, berkesadaran, dan selaras dengan prinsip-prinsip ketuhanan (Wahyudi 

2017). 

Di sisi lain, keterbatasan akses terhadap pembinaan rohani yang terstruktur menyebabkan 

masyarakat tidak memiliki wadah yang memadai untuk memperdalam nilai-nilai keislaman 

secara konsisten. Kegiatan pengajian atau majelis ilmu di lingkungan tersebut masih 

berlangsung secara sporadis dan insidental, sehingga belum mampu menyentuh aspek batiniah 

keagamaan secara serius. Materi yang disampaikan umumnya hanya berkisar pada hal-hal dasar 

tanpa pendampingan intensif yang dapat menuntun masyarakat menuju pemahaman spiritual 



 Volume 1, No 2, November 2025, 67-82
 

 

71 

yang mendalam. Akibatnya, kehidupan keberagamaan warga cenderung bersifat dangkal dan 

terjebak dalam pola ritualistik melaksanakan ibadah karena kebiasaan sosial, bukan berdasar 

kesadaran spiritual. 

Kondisi spiritual yang dangkal ini juga tercermin dalam dinamika sosial masyarakat. 

Minimnya pembinaan ruhani berpengaruh pada berkurangnya kesadaran untuk saling 

menasihati dalam kebaikan serta rendahnya semangat amar ma’ruf nahi munkar. Tidak jarang 

muncul konflik internal antarwarga hanya karena persoalan sepele, seperti kesalahpahaman 

dalam kegiatan kemasyarakatan, masalah batas tanah, atau perbedaan pandangan dalam urusan 

adat dan tradisi. Selain itu, rasa empati dan kepedulian terhadap sesama, terutama tetangga 

dekat, semakin memudar. Interaksi sosial yang seharusnya dibangun atas dasar akhlak Islami 

kerap melemah karena tidak adanya pembinaan spiritual yang konsisten dan berkelanjutan. 

Dengan demikian, jelas bahwa ajaran agama belum sepenuhnya membentuk karakter 

masyarakat secara menyeluruh, baik dalam aspek ibadah maupun dalam perilaku sosial sehari-

hari (Rahman 2021). 

Ketiadaan pembimbing spiritual yang dapat memberikan arahan dan teladan dalam 

pendalaman ajaran Islam membuat masyarakat di lingkungan Masjid Baitul Huda Tamansari 

tidak memiliki rujukan yang jelas dalam mengembangkan aspek batiniah keagamaannya. 

Dalam tradisi Islam, keberadaan seorang murabbi atau mursyid memiliki peran penting sebagai 

pembimbing ruhani yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi juga menjadi contoh hidup 

dalam menjalankan nilai-nilai keislaman. Namun, ketika sosok tersebut tidak hadir di tengah 

masyarakat, proses pembinaan spiritual tidak berjalan sebagaimana mestinya. 

Tanpa adanya figur yang mampu membimbing zikir secara benar, mengajarkan makna-

makna tasawuf, serta memberikan nasihat moral secara berkesinambungan, masyarakat 

cenderung menjalankan agama sebatas rutinitas lahiriah. Ibadah dilakukan karena kewajiban 

yang bersifat formal, bukan sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) ataupun sebagai 

upaya mendekatkan diri kepada Allah melalui perenungan dan kesadaran batin. Akibatnya, 

dimensi spiritual dalam beragama menjadi kabur. Ibadah tidak mampu memberikan pengaruh 

signifikan terhadap perubahan akhlak, pengendalian diri, ataupun keluasan hati dalam 

menghadapi persoalan hidup. 

Kondisi ini menjadikan agama dipahami lebih sebagai identitas sosial yang melekat 

karena tradisi turun-temurun dibanding sebagai pedoman hidup yang menuntun seluruh aspek 

perilaku. Tanpa pembinaan ruhani yang intensif, masyarakat mudah terbawa arus gaya hidup 

pragmatis, lebih berorientasi pada kepentingan duniawi, dan kurang sensitif terhadap nilai-nilai 

spiritual seperti kejujuran, kesabaran, dan kasih sayang. Kontrol diri dalam menghadapi 

konflik, godaan, dan tekanan hidup pun menjadi lemah karena tidak adanya latihan spiritual 

yang menumbuhkan ketenangan batin. 

Dengan demikian, ketiadaan pembina ruhani dapat dipandang sebagai salah satu faktor 

utama yang menyebabkan lemahnya kualitas spiritual masyarakat sebelum hadirnya ajaran 

Tarekat An-Naqsyabandiyah. Ketika pembinaan batiniah tidak terstruktur, maka keberagamaan 

hanya berjalan di permukaan tanpa mampu membentuk karakter yang kokoh, berakhlak, dan 

berkesadaran Ilahi. 

Dalam konteks inilah kehadiran Tarekat An-Naqsabandiyah menjadi sangat signifikan 

bagi masyarakat di lingkungan Masjid Baitul Huda Tamansari. Tarekat ini merupakan salah 

satu tarekat besar dalam tradisi sufisme Islam yang berakar kuat dalam ajaran Ahlus Sunnah 

wal Jama’ah dan dikenal dengan penekanan pada dzikir khafi (dzikir dalam hati), pengendalian 



  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan…  72 

diri, serta penguatan dimensi batiniah. Dalam sejarah perkembangan Islam di Nusantara, 

Tarekat An-Naqsabandiyah telah lama menjadi salah satu jalur pembinaan spiritual yang 

mampu membentuk kedisiplinan ibadah, ketenangan jiwa, dan integritas moral. Penyebarannya 

yang luas hingga ke berbagai daerah, termasuk Ponorogo, Jawa Timur, merupakan bukti bahwa 

ajaran tarekat ini diterima oleh masyarakat karena relevansinya dalam memenuhi kebutuhan 

rohani umat. 

Di Dusun Tamansari, Desa Carangrejo, Kecamatan Sampung, Tarekat An-

Naqsabandiyah dipraktikkan secara konsisten oleh para pengikutnya melalui berbagai aktivitas 

keagamaan yang terstruktur. Masjid Baitul Huda tidak hanya berfungsi sebagai tempat shalat 

dan ibadah rutin, tetapi berkembang menjadi pusat spiritual (markaz ruhani) yang memfasilitasi 

pembinaan batin masyarakat. Di masjid ini, para jamaah melaksanakan zikir rutin, suluk, 

pengajian tasawuf, serta bimbingan langsung dari pembina tarekat. Kehadiran aktivitas-

aktivitas tersebut menciptakan sebuah lingkungan yang kondusif untuk melakukan tazkiyatun 

nafs (penyucian jiwa) dan pendalaman makna-makna ketuhanan. 

Peran masjid sebagai pusat aktivitas tarekat menjadikannya bukan hanya tempat ritual, 

tetapi juga ruang edukasi spiritual yang membentuk habitus keagamaan masyarakat. 

Pembiasaan terhadap dzikir, mujahadah, dan pengendalian diri mendorong jamaah untuk 

menginternalisasi nilai-nilai kesabaran, keikhlasan, tawakal, serta disiplin ibadah. Proses inilah 

yang kemudian memunculkan transformasi spiritual yang nyata di kalangan warga Tamansari 

perubahan yang tampak bukan hanya dalam kesalehan individu, tetapi juga dalam peningkatan 

akhlak sosial seperti keramahan, kepedulian, dan harmoni antarwarga. 

Dengan demikian, Tarekat An-Naqsabandiyah di Masjid Baitul Huda memainkan peran 

sentral sebagai agen perubahan spiritual dan sosial, sekaligus menjadi sarana pembinaan ruhani 

yang mampu menjawab kekosongan bimbingan keagamaan yang sebelumnya dirasakan oleh 

masyarakat. 

Pelaksanaan Tarekat An-Naqsabandiyah di Masjid Baitul Huda dipimpin oleh seorang 

mursyid, yaitu pembimbing rohani yang telah memperoleh legitimasi keilmuan melalui sanad 

atau silsilah yang bersambung secara autentik hingga kepada pendiri tarekat, yakni Syekh 

Bahauddin Naqsyaband. Keberadaan sanad ini menjadi aspek fundamental dalam tradisi 

tasawuf karena menjadi jaminan terhadap otoritas spiritual dan kemurnian ajaran yang 

ditransmisikan kepada para murid. Melalui pembimbingan seorang mursyid yang berkompeten, 

perjalanan spiritual jamaah tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga terarah, terukur, dan berada 

dalam koridor disiplin tarekat yang benar. 

Para jamaah yang ingin mendalami tarekat diwajibkan melalui proses baiat, yaitu sebuah 

ikrar kesetiaan untuk mengikuti bimbingan spiritual mursyid dan menjalankan amalan-amalan 

tarekat dengan penuh kesungguhan. Baiat ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi menjadi awal 

mula komitmen murid dalam menjalani suluk dan proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 

Setelah berbaiat, jamaah memasuki perjalanan rohani yang sistematis dan berjenjang, dimulai 

dari pembacaan wirid harian, pengamalan dzikir yang terus-menerus, latihan pengendalian diri, 

hingga pelaksanaan riyadhah tertentu sebagai bentuk latihan spiritual untuk memperhalus hati 

dan memperkuat hubungan dengan Allah SWT. 

Di Masjid Baitul Huda, praktik dzikir menjadi inti dari aktivitas tarekat dan dilaksanakan 

secara rutin dalam suasana kebersamaan yang khusyuk. Dzikir dilakukan dalam dua metode 

utama yang menjadi ciri khas Tarekat An-Naqsabandiyah. Pertama, dzikir jahr, yaitu dzikir 

yang dilafalkan dengan suara keras dan umumnya digunakan untuk memperkuat penghayatan, 

membangkitkan kesadaran spiritual, serta mengokohkan energi kebersamaan di antara jamaah. 



 Volume 1, No 2, November 2025, 67-82
 

 

73 

Kedua, dzikir khafi, yaitu dzikir yang dilakukan dalam hati tanpa suara, yang menjadi metode 

utama tarekat ini dalam menumbuhkan kesadaran batin yang mendalam, menghaluskan ruhani, 

dan melatih muraqabah, yakni perasaan selalu diawasi oleh Allah. 

Penyelenggaraan dzikir secara teratur, didampingi oleh mursyid yang kompeten, 

menciptakan atmosfer spiritual yang kuat di lingkungan Masjid Baitul Huda. Hal ini sekaligus 

menjadi fondasi penting bagi terbentuknya transformasi batin yang berkelanjutan di kalangan 

jamaah, baik pada aspek ibadah, akhlak, maupun kehidupan sosial mereka. 

Dalam rangka memperkuat proses pembinaan spiritual ini, kegiatan tarekat di Masjid 

Baitul Huda dilaksanakan secara rutin setiap malam Jumat. Malam ini dipandang dalam tradisi 

Islam sebagai waktu yang penuh keberkahan, sehingga menjadi momentum ideal untuk 

memperdalam dzikir dan memperkokoh hubungan dengan Allah SWT. Selain kegiatan 

mingguan tersebut, intensitas amalan tarekat semakin meningkat pada malam-malam yang 

memiliki kedudukan khusus dalam kalender Islam, seperti malam Nisfu Sya’ban, sepuluh 

malam terakhir bulan Ramadhan khususnya dalam rangka mencari kemuliaan Lailatul Qadar 

serta bulan-bulan haram yang secara teologis dianjurkan untuk memperbanyak ibadah. Pada 

kesempatan-kesempatan istimewa ini, jamaah berkumpul dengan kekhusyukan yang lebih 

tinggi, menjadikan masjid sebagai pusat aktivitas ruhani yang hidup dan penuh energi spiritual. 

Pada momen-momen khusus ini, jamaah tarekat biasanya berkumpul sejak ba’da Maghrib 

hingga menjelang Subuh untuk mengikuti rangkaian kegiatan ibadah yang tersusun secara 

sistematis. Kegiatan tersebut meliputi pembacaan tahlil, hizib, salawat, serta dzikir berjamaah 

sebagai inti dari praktik kesufian. Selain itu, sesi pengajian tasawuf juga dilaksanakan sebagai 

sarana untuk memperdalam pemahaman jamaah mengenai ajaran-ajaran ruhani. Pembahasan 

dalam pengajian mencakup berbagai tema mendalam seperti maqāmāt (tahapan perjalanan 

spiritual, seperti taubat, sabar, syukur, tawakal), tajalli (penyingkapan atau manifestasi sifat-

sifat Ilahi dalam hati seorang salik), hingga konsep fanā’ (meleburkan ego dan kehendak pribadi 

dalam kehendak Allah sebagai puncak pengalaman spiritual). 

Kegiatan yang berlangsung sepanjang malam ini tidak hanya memperkuat suasana 

spiritual yang mendalam, tetapi juga menciptakan ruang bagi jamaah untuk melakukan 

introspeksi diri, memperbarui komitmen keimanan, dan membangun kedekatan emosional 

maupun spiritual antar sesama pengamal tarekat. Melalui suasana ibadah yang intens dan penuh 

kekhusyukan, kegiatan ini menjadi sarana efektif dalam membentuk karakter spiritual yang 

lebih matang, menghaluskan hati, serta menguatkan hubungan setiap individu dengan Allah 

SWT. 

Dalam suasana yang demikian khusyuk dan egaliter itu, para pengikut Tarekat An-

Naqsyabandiyah yang hadir berasal dari beragam latar belakang sosial mulai dari petani, buruh, 

pedagang, guru, hingga tokoh masyarakat setempat. Keragaman ini menunjukkan bahwa 

tarekat tidak hanya diminati oleh kelompok tertentu, tetapi diterima secara luas oleh berbagai 

lapisan masyarakat. Menariknya, pelaksanaan dzikir dan wirid tidak mengenal sekat sosial 

maupun hierarki duniawi; semua jamaah duduk bersila dalam satu majelis dan membentuk 

lingkaran dzikir yang setara. Kesetaraan ini secara simbolis sekaligus substantif menegaskan 

bahwa inti ajaran tarekat adalah penyucian hati (tazkiyatun nafs) serta pengakuan bahwa seluruh 

manusia memiliki kedudukan yang sama di hadapan Allah SWT, dan hanya ketakwaanlah yang 

menjadi pembeda di antara mereka. 

Selain menghapus batas sosial, tarekat juga menanamkan disiplin spiritual yang kuat 

kepada para pengamalnya. Mursyid menekankan pentingnya menjaga kualitas ibadah lahiriah 



  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan…  74 

sebagai fondasi perjalanan batin. Karena itu, jamaah diwajibkan menjaga pelaksanaan shalat 

lima waktu secara tepat waktu, terutama dengan berjamaah di masjid sebagai bentuk komitmen 

kolektif. Di samping itu, para pengikut dianjurkan untuk memperbanyak shalat sunah seperti 

tahajud, dhuha, dan rawatib, menjaga kesucian diri dengan selalu memperbarui wudhu, serta 

menghindarkan diri dari perbuatan maksiat yang dapat mengotori hati dan menghambat 

perjalanan spiritual. 

Amalan-amalan lain seperti memperbanyak sedekah, membantu sesama, menjaga lisan, 

serta menumbuhkan akhlak mulia juga menjadi bagian integral dari disiplin tarekat. Melalui 

pembiasaan ini, para jamaah dilatih untuk tidak hanya fokus pada ritual dzikir, tetapi juga 

menerjemahkan nilai-nilai spiritual menjadi perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, tarekat tidak hanya membentuk kedalaman batiniah para pengikutnya, tetapi 

juga menciptakan perubahan moral dan sosial yang lebih luas dalam komunitas masyarakat 

Masjid Baitul Huda. 

Sejalan dengan itu, Masjid Baitul Huda tidak hanya berfungsi sebagai pusat pelaksanaan 

ibadah dan aktivitas dzikir, tetapi juga berkembang menjadi ruang pengkaderan spiritual bagi 

para pengamal Tarekat An-Naqsyabandiyah. Di tempat ini, jamaah yang telah lama mengikuti 

tarekat berperan sebagai pembimbing bagi anggota baru, khususnya dalam memahami tata cara 

amalan harian seperti wirid, dzikir, adab murid terhadap mursyid, serta prinsip-prinsip dasar 

dalam perjalanan spiritual (suluk). Pembimbingan ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga 

menyentuh aspek emosional dan ruhani, termasuk membantu jamaah baru menghadapi 

kegelisahan, waswas, atau hambatan batin yang kerap muncul pada tahap awal proses 

penyucian diri. 

Hubungan antara mursyid dan murid di lingkungan Masjid Baitul Huda bersifat sangat 

erat dan berbasis pada etika pedagogis-spiritual. Mursyid tidak hanya berperan sebagai 

pemimpin ritual, tetapi juga sebagai pembina ruhani yang bertanggung jawab mengarahkan, 

mengawasi, dan memastikan perkembangan spiritual murid berjalan sesuai dengan tuntunan 

tarekat. Kedekatan ini tercermin melalui adanya sesi talqin, taujih, maupun bimbingan personal 

yang diberikan mursyid kepada murid-muridnya. 

Dalam beberapa kesempatan tertentu, mursyid juga memberikan ijazah khusus kepada 

jamaah yang dinilai telah mencapai kesiapan spiritual tertentu. Ijazah tersebut dapat berupa 

amalan tambahan, hizib, wirid, atau latihan riyadhah yang lebih mendalam, yang diberikan 

sesuai kapasitas dan kebutuhan ruhani masing-masing. Proses pemberian ijazah ini 

memperlihatkan bahwa perjalanan spiritual dalam tarekat bersifat bertahap, tersusun, dan 

sangat memperhatikan perkembangan individu, sehingga menghasilkan pembinaan yang 

terarah dan berkelanjutan. 

Transformasi spiritual yang dibangun melalui mekanisme pembinaan tersebut kemudian 

memunculkan dampak nyata bagi kehidupan sosial masyarakat Tamansari. Perubahan itu tidak 

hanya tampak pada keseriusan dalam menjalankan ibadah individu, tetapi juga pada pola 

interaksi sosial antarwarga. Para pengamal tarekat umumnya menunjukkan perilaku yang lebih 

sabar dalam menghadapi persoalan, lebih ikhlas dalam menjalankan amanah, serta lebih 

tawadhu’ dalam bergaul dengan sesama. Sikap rendah hati, kemampuan mengendalikan emosi, 

dan kesediaan untuk mendengarkan pendapat orang lain menjadi cerminan dari internalisasi 

nilai-nilai sufistik yang diperoleh melalui dzikir, muhasabah, dan riyadhah yang mereka jalani. 

Perlahan namun pasti, nilai-nilai ini membentuk karakter sosial yang lebih lembut, harmonis, 

dan penuh empati dalam kehidupan masyarakat Tamansari. 



 Volume 1, No 2, November 2025, 67-82
 

 

75 

Di tingkat komunitas, tarekat juga mengajarkan pentingnya musyawarah dan 

kebersamaan. Hal ini tampak dalam berbagai pengambilan keputusan masyarakat yang 

dilakukan melalui dialog terbuka dan saling menghargai. Selain itu, Tarekat An-

Naqsyabandiyah sering menjadi sarana penyelesaian konflik sosial secara damai, di mana 

mursyid dan para senior tarekat berperan sebagai penengah melalui pendekatan spiritual, 

nasihat moral, dan ajakan untuk kembali pada prinsip kasih sayang (rahmah) serta persaudaraan 

(ukhuwah). Pendekatan ini terbukti lebih efektif dibandingkan penyelesaian konflik yang 

bersifat administratif atau formal semata. 

Nilai-nilai spiritual yang diajarkan dalam tarekat juga tercermin dalam berbagai kegiatan 

sosial yang rutin dilakukan, seperti santunan anak yatim, gotong royong membersihkan masjid 

dan fasilitas umum, serta penyelenggaraan pengajian umum untuk masyarakat luas. Aktivitas-

aktivitas tersebut bukan hanya bentuk pengabdian sosial, tetapi juga merupakan implementasi 

langsung dari ajaran tasawuf tentang pentingnya berbuat baik kepada sesama (ihsan) dan 

memperkuat solidaritas sosial. Dengan demikian, tarekat tidak hanya membentuk kesalehan 

individual, tetapi juga melahirkan kesalehan sosial yang berpengaruh positif terhadap dinamika 

kehidupan masyarakat Tamansari secara keseluruhan. 

Ajaran Tarekat An-Naqsyabandiyah yang dipraktikkan di Masjid Baitul Huda memiliki 

kesesuaian yang kuat dengan pemaparan Martin Van Bruinessen dalam bukunya Tarekat 

Naqsyabandiyah di Indonesia. Menurut Bruinessen, inti ajaran tarekat ini terletak pada upaya 

penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) melalui praktik spiritual yang terarah, disiplin, dan 

berorientasi pada pendekatan batin kepada Allah SWT. Tarekat ini menekankan pentingnya 

membangun hubungan ilahiah yang mendalam, bukan sekadar melalui ritual lahiriah, tetapi 

melalui proses pembinaan ruhani yang menyeluruh. 

Dalam tradisi Naqsyabandiyah, penyucian jiwa dilakukan melalui tahapan dan metode 

yang sistematis. Salah satu metode utamanya adalah dzikrullah baik dzikir jahr maupun khafi 

yang menjadi sarana untuk menenangkan hati, mengendalikan nafsu, dan membangun 

kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupan. Selain dzikir, terdapat pula 

praktik ataqah dan fida’ akbar, yaitu bentuk latihan spiritual yang bertujuan memperkuat 

penghambaan dan menghilangkan sifat-sifat negatif dalam diri. 

Nilai-nilai asketis seperti zuhud dan wara’ juga mendapat perhatian penting. Zuhud 

mengajarkan jamaah untuk tidak terikat pada kesenangan dunia yang berlebihan, sementara 

wara’ mendorong kehati-hatian dalam setiap tindakan agar terhindar dari hal-hal yang 

meragukan dan menjauhkan dari ridha Allah. Di samping itu, amalan-amalan sunah seperti 

shalat malam, puasa sunah, menjaga wudhu, serta memperbanyak salawat dan sedekah menjadi 

bagian integral dari perjalanan spiritual para pengikut tarekat. 

Dengan rangkaian metode tersebut, Tarekat An-Naqsyabandiyah di Masjid Baitul Huda 

tidak hanya mengarahkan jamaah pada ketenangan jiwa, tetapi juga membentuk pribadi yang 

berakhlak mulia, disiplin, dan memiliki kesadaran spiritual yang mendalam. Praktik-praktik ini 

menjadi fondasi transformasi batin yang kemudian tercermin dalam kehidupan sosial dan 

religius masyarakat Tamansari. 

Setelah hadirnya Tarekat An-Naqsabandiyah di tengah-tengah masyarakat Masjid Baitul 

Huda Tamansari, Carangrejo, Sampung, Ponorogo, terjadi peningkatan yang signifikan dalam 

kualitas spiritual warga. Perubahan ini dapat diamati dari semakin meningkatnya partisipasi 

masyarakat dalam berbagai kegiatan tarekat, mulai dari zikir harian, wirid, muhasabah, hingga 

pengajian rutin yang membahas tema-tema tasawuf. Kehadiran tarekat membuat kegiatan-



  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan…  76 

kegiatan tersebut tidak lagi bersifat seremonial atau sporadis, tetapi berubah menjadi aktivitas 

yang terstruktur, berkelanjutan, dan memiliki orientasi pada penyucian jiwa serta pembentukan 

akhlak. 

Peningkatan kualitas spiritual ini juga terlihat dari transformasi sikap dan perilaku para 

pengamal tarekat. Warga yang aktif mengikuti bimbingan rohani melalui Tarekat An-

Naqsabandiyah umumnya menunjukkan karakter yang lebih halus, lebih terkontrol secara 

emosional, serta lebih santun dalam bertutur kata. Mereka juga dikenal lebih lembut dalam 

bersikap, mampu menahan diri dari tindakan negatif, dan memiliki kesediaan lebih besar untuk 

membantu orang lain. Sikap ringan tangan ini tampak dalam berbagai aktivitas keseharian, 

seperti membantu tetangga yang sedang kesulitan, turut serta dalam kegiatan gotong royong 

desa, atau sekadar menyapa dengan tutur kata yang ramah. 

Perubahan sosial ini semakin nyata ketika diamati dalam interaksi sehari-hari. Di warung 

atau tempat berkumpul warga, suasana kini lebih kondusif dan dipenuhi dengan percakapan 

yang sopan serta saling menghargai. Dalam pertemuan warga, konflik kecil yang dulu sering 

muncul kini berkurang karena masyarakat lebih mampu mengendalikan ego dan 

mengedepankan musyawarah. Bahkan dalam kegiatan sosial seperti kenduri, kerja bakti masjid, 

atau acara kemasyarakatan lainnya, tampak adanya rasa kebersamaan dan kekeluargaan yang 

lebih kuat dibandingkan sebelumnya. 

Pernyataan ini sejalan dengan penjelasan Saminar yang menyebutkan bahwa spiritualitas 

memiliki peran penting dalam membentuk kualitas psikologis dan moral seseorang. Menurut 

mereka, individu dengan tingkat spiritualitas yang tinggi akan memiliki rasa tujuan dan makna 

hidup yang lebih jelas, karena orientasi hidupnya didasarkan pada nilai-nilai transendental dan 

kesadaran akan kehadiran Tuhan. Mereka juga cenderung menunjukkan sikap toleran dan 

inklusif terhadap perbedaan, sebab spiritualitas mengajarkan penerimaan, empati, dan 

pandangan yang lebih luas tentang kehidupan.(Saminar 2019) 

Di sisi lain, spiritualitas yang kuat juga berkontribusi pada stabilitas emosional. 

Seseorang yang memiliki hubungan batin yang mendalam dengan Tuhan akan lebih mampu 

menjaga keseimbangan batinnya, memiliki emosi positif yang stabil, serta tidak mudah terjebak 

dalam kecemasan, amarah, atau ketegangan sosial. Kekuatan spiritual semacam ini biasanya 

berdampak langsung pada perilaku sosial, seperti meningkatnya kepedulian terhadap sesama, 

partisipasi aktif dalam kegiatan sosial, serta konsistensi dalam menjalankan ibadah dan menjaga 

integritas moral. 

Indikator-indikator spiritualitas tersebut tampak jelas dalam perubahan perilaku 

masyarakat Tamansari setelah mengikuti pembinaan Tarekat An-Naqsabandiyah. Mereka tidak 

hanya lebih disiplin dalam beribadah dan memperbanyak dzikir, tetapi juga menunjukkan 

perilaku sosial yang lebih empatik, sabar, mudah menolong, dan menjunjung tinggi etika dalam 

kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, ajaran tarekat terbukti memberikan kontribusi nyata 

dalam membangun kualitas spiritual dan moral masyarakat secara menyeluruh. 

Sejalan dengan itu, pelaksanaan Tarekat An-Naqsabandiyah di Masjid Baitul Huda bukan 

sekadar serangkaian aktivitas ritual yang bersifat formal, tetapi merupakan wadah pembinaan 

menyeluruh yang mencakup dimensi moral, spiritual, dan sosial. Melalui amalan-amalan 

seperti dzikir, wirid, dan pembiasaan ibadah yang teratur, tarekat ini menjadi instrumen 

transformasi batin yang mengarahkan jamaah pada penguatan hubungan vertikal dengan Tuhan 

(ḥablum minallah), sekaligus membentuk fondasi etis yang tercermin dalam hubungan baik 

antar sesama (ḥablum minannas). 



 Volume 1, No 2, November 2025, 67-82
 

 

77 

Pada saat yang sama, nilai-nilai inti dalam tarekat seperti keikhlasan, kesabaran, 

kedisiplinan, ketaatan, dan pengendalian diri mendorong perubahan sikap dan perilaku dalam 

hubungan antar manusia (ḥablum minannās). Pembinaan yang diberikan tidak berhenti pada 

tataran pemahaman, tetapi tampak dalam praktik keseharian masyarakat, misalnya dalam 

meningkatnya sikap saling menghormati, kepedulian sosial, toleransi, serta kemampuan 

menahan diri dari tindakan yang merugikan sesama. 

Transformasi tersebut menunjukkan bahwa ajaran tarekat benar-benar terinternalisasi 

dalam diri para jamaah, sehingga aktivitas spiritual tidak lagi dipahami sebagai ibadah 

individual semata, tetapi sebagai landasan etis yang membentuk tatanan sosial yang lebih 

harmonis. Perubahan ini menghasilkan lingkungan masyarakat Tamansari yang lebih religius, 

rukun, tertib, dan dipenuhi atmosfer kedamaian sebagai cerminan keberhasilan pembinaan 

Tarekat An-Naqsabandiyah dalam kehidupan nyata. 

Secara lebih mendalam, pelaksanaan Tarekat An-Naqsabandiyah di Masjid Baitul Huda 

Tamansari, Desa Carangrejo, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo, memberikan 

dampak yang mendalam terhadap peningkatan spiritual masyarakat setempat. Transformasi ini 

dapat dipahami melalui beberapa perspektif teori spiritualitas dan tasawuf. Menurut teori 

tazkiyatun nafs dalam tasawuf klasik, pembersihan jiwa dilakukan melalui tahapan-tahapan 

riyadhah (latihan spiritual), dzikir, mujahadah, dan muraqabah untuk mencapai kedekatan 

dengan Allah. Praktik ini secara nyata tampak pada jamaah Tarekat An-Naqsabandiyah yang 

menjadi lebih konsisten dalam menjalankan ibadah wajib maupun sunah seperti shalat lima 

waktu, tahajud, puasa sunah, dan memperbanyak dzikir jahr maupun khafi. Kebiasaan dzikir 

yang dilakukan secara rutin melatih kesadaran batin (muraqabah), sehingga jamaah lebih 

merasakan kehadiran Allah dalam setiap aktivitas hidup. Kondisi ini sejalan dengan konsep 

spiritual well being dalam psikologi, yang menyatakan bahwa praktik spiritual berulang dapat 

meningkatkan ketenangan batin, menurunkan kecemasan, dan memperkuat makna hidup 

seseorang (Syafitri 2017). 

Dalam kerangka teori tazkiyatun nafs dalam tasawuf klasik, peningkatan spiritual 

seseorang ditempuh melalui proses pembersihan jiwa (purification of the soul) yang dilakukan 

melalui beberapa tahapan inti, yaitu riyadhah (latihan spiritual), dzikir, mujahadah 

(kesungguhan melawan hawa nafsu), dan muraqabah (kesadaran bahwa Allah senantiasa 

mengawasi). Tahapan-tahapan tersebut menuntut kedisiplinan, latihan batin, serta komitmen 

yang sangat kuat dari setiap pengamalnya. 

Praktik ini tampak jelas pada kehidupan jamaah Tarekat An-Naqsabandiyah di Masjid 

Baitul Huda, di mana mereka menunjukkan peningkatan kedisiplinan dalam menjalankan 

ibadah wajib dan sunah. Mereka lebih rutin melaksanakan shalat lima waktu secara tepat waktu, 

memperbanyak shalat malam (tahajud), menjalankan puasa sunah, serta melazimkan dzikir jahr 

maupun khafi yang menjadi ciri khas tarekat ini. Rutinitas dzikir tersebut tidak hanya berfungsi 

sebagai amalan lisan, tetapi juga sebagai sarana melatih kesadaran batin untuk selalu merasa 

dekat dan diawasi oleh Allah (muraqabah). Dalam kondisi seperti ini, hati menjadi lebih tenang 

dan pikiran lebih terarah pada nilai-nilai ketuhanan. 

Pengalaman ruhani tersebut selaras dengan konsep spiritual well being dalam psikologi 

modern, yang menegaskan bahwa praktik spiritual yang dilakukan secara konsisten akan 

meningkatkan ketenangan batin, memperkuat resiliensi emosional, serta memberikan rasa 

makna dan tujuan dalam hidup seseorang. Beberapa penelitian psikologi juga menyebutkan 



  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan…  78 

bahwa aktivitas ritual yang berulang seperti dzikir dapat mengurangi tingkat kecemasan, 

menurunkan stres, dan menciptakan kondisi psikologis yang lebih stabil. 

Dengan demikian, pelaksanaan Tarekat An-Naqsabandiyah di lingkungan Masjid Baitul 

Huda tidak hanya memperkuat dimensi ibadah lahiriah, tetapi juga membangun fondasi 

spiritual masyarakat melalui pembentukan kesadaran batin, ketajaman intuisi ruhani, dan 

kedekatan emosional dengan Allah SWT. Hasilnya adalah peningkatan kualitas spiritual yang 

tidak bersifat sesaat, tetapi benar-benar tertanam dalam diri jamaah dan tercermin dalam 

kehidupan sehari-hari mereka. 

Selain peningkatan spiritualitas personal, pelaksanaan tarekat juga membawa perubahan 

yang sangat signifikan dalam akhlak dan karakter jamaah. Perubahan ini dapat dijelaskan 

melalui perspektif teori akhlak Al-Ghazali, yang menegaskan bahwa praktik-praktik ruhani 

seperti doa, dzikir, muhasabah (evaluasi diri), dan riyadhah (latihan pengendalian diri) 

berfungsi sebagai sarana pembersihan hati yang mampu melemahkan sifat-sifat tercela (akhlaq 

madzmumah) seperti amarah, sombong, hasad, dan egoisme. Pada saat yang sama, amalan 

tersebut memperkuat sifat-sifat terpuji (akhlaq mahmudah) seperti kesabaran, tawadhu’, 

keikhlasan, dan kasih sayang. Konsep ini terlihat nyata dalam perilaku para jamaah Tarekat An-

Naqsabandiyah yang semakin menunjukkan karakter pribadi yang lebih sabar dalam 

menghadapi ujian, lebih rendah hati dalam berinteraksi, tidak mudah tersulut emosi, dan lebih 

ikhlas menerima takdir Allah.(Muliawan 2015) 

Perubahan akhlak ini tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan melalui proses pembinaan 

yang melibatkan peran penting seorang mursyid sebagai pembimbing spiritual. Dalam teori 

hubungan murid-guru dalam tarekat, yang dikenal sebagai al-suhbah wa al-tarbiyah, seorang 

mursyid bukan hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai teladan hidup yang 

menunjukkan bagaimana nilai-nilai tasawuf diterapkan dalam perilaku sehari-hari. Keberadaan 

mursyid membuat proses pendidikan akhlak menjadi lebih efektif karena jamaah dapat belajar 

secara langsung melalui keteladanan, nasihat, dan bimbingan yang diberikan secara bertahap 

sesuai kesiapan spiritual masing-masing murid. 

Melalui pengawasan rohani (al-muraqabah al-murabbi), para jamaah terdorong untuk 

memperbaiki kualitas batin mereka dengan lebih intens. Mereka menjadi lebih rutin melakukan 

muhasabah diri, mengevaluasi tindakan sehari-hari, serta menjauhi berbagai bentuk maksiat 

baik yang bersifat lahir maupun batin. Penguatan akhlak ini juga berdampak pada hubungan 

sosial jamaah yang menjadi lebih harmonis, komunikatif, dan penuh kepedulian. Dengan 

demikian, perubahan moral yang terjadi di lingkungan jamaah bukan hanya bersifat individual, 

tetapi juga memperkuat tatanan sosial dan menciptakan suasana masyarakat yang lebih beradab 

dan penuh nilai-nilai keislaman. 

Perubahan akhlak ini tidak berhenti pada level individual, tetapi meluas menjadi kekuatan 

sosial yang membentuk dinamika kehidupan masyarakat. Tarekat An-Naqsabandiyah berperan 

sebagai wadah pembentukan solidaritas melalui berbagai aktivitas kolektif, seperti dzikir 

berjamaah, pengajian tasawuf, serta kegiatan riyadhah yang dilakukan secara rutin. Aktivitas 

bersama ini menciptakan interaksi emosional yang intens antarsesama jamaah, sehingga 

menumbuhkan rasa kebersamaan, kepercayaan, dan kepedulian sosial yang kuat. Dengan 

demikian, tarekat tidak hanya membangun kesalehan pribadi, tetapi juga memperkokoh tatanan 

sosial yang harmonis, beradab, dan berakar pada nilai-nilai spiritual Islam. 

Fenomena ini dapat dijelaskan menggunakan teori modal sosial (social capital) yang 

dikemukakan oleh Robert D. Putnam. Menurut Putnam, aktivitas bersama yang dilakukan 

secara rutin akan menghasilkan jaringan sosial yang solid, ditandai dengan tumbuhnya 



 Volume 1, No 2, November 2025, 67-82
 

 

79 

kepercayaan (trust), norma-norma saling mendukung, serta praktik kerja sama yang 

berkelanjutan. Dalam konteks masyarakat Tamansari, terbentuknya modal sosial ini tampak 

jelas melalui meningkatnya empati, kepedulian, dan rasa tanggung jawab sosial di antara warga. 

Mereka menjadi lebih peka terhadap kebutuhan tetangga, lebih mudah bekerja sama dalam 

kegiatan masyarakat, dan lebih aktif dalam gotong royong, baik yang berkaitan dengan urusan 

keagamaan seperti perawatan masjid maupun kegiatan sosial kemasyarakatan seperti 

membantu warga sakit atau memperbaiki fasilitas umum. 

Selain meningkatkan kerja sama sosial, keberadaan tarekat juga memperkuat ukhuwah 

islamiyah. Keharmonisan hubungan antarwarga semakin terasa karena berkurangnya konflik 

kecil yang sebelumnya kerap muncul akibat perbedaan pendapat atau persoalan sehari-hari. Hal 

ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai tasawuf seperti sabar, rendah hati, toleransi, dan 

saling memaafkan telah berhasil membentuk lingkungan sosial yang lebih damai. Dengan 

demikian, tarekat bukan hanya memfasilitasi transformasi spiritual, tetapi juga menjadi katalis 

bagi terciptanya masyarakat yang harmonis, beradab, dan saling mendukung satu sama lain.(Al-

Makky 2017) 

Dampak pelaksanaan tarekat juga terlihat secara jelas pada aspek psikologis masyarakat. 

Dalam perspektif teori religious coping yang dikemukakan oleh Kenneth Pargament, praktik-

praktik keagamaan seperti dzikir, doa, tawakal, dan pemaknaan spiritual berfungsi sebagai 

mekanisme penopang psikologis yang membantu individu dalam menghadapi tekanan hidup. 

Mekanisme ini bekerja dengan cara mengalihkan fokus batin kepada Allah, menumbuhkan rasa 

pasrah yang aktif, dan memberikan kerangka makna terhadap setiap ujian. Fenomena ini 

tampak nyata pada jamaah Tarekat An-Naqsabandiyah, di mana mereka menunjukkan kondisi 

emosional yang lebih stabil, lebih tenang, dan lebih tabah dalam menghadapi berbagai 

persoalan hidup. Melalui kebiasaan berdzikir dan melakukan muhasabah, para jamaah 

membangun keyakinan mendalam bahwa setiap ujian merupakan bagian dari ketentuan Allah 

yang harus diterima dengan rida, ikhlas, dan kesabaran. Keyakinan tersebut secara signifikan 

mengurangi tingkat stres, kecemasan, serta reaksi emosional negatif. 

Dampak psikologis yang positif ini tidak hanya dirasakan oleh individu, tetapi juga 

memengaruhi dinamika keluarga dan kehidupan sosial masyarakat. Anggota tarekat dikenal 

lebih mampu mengendalikan diri, memiliki kestabilan emosi yang baik, serta menunjukkan 

akhlak yang konsisten, sehingga mereka sering menjadi teladan bagi lingkungan sekitar. 

Kehadiran pribadi-pribadi yang lebih matang secara spiritual dan emosional ini turut 

menciptakan suasana keluarga yang harmonis dan masyarakat yang lebih tentram. Dengan 

demikian, pelaksanaan Tarekat An-Naqsabandiyah tidak hanya membentuk ketenangan batin 

pada tingkat individu, tetapi juga memberikan kontribusi nyata dalam membangun 

kesejahteraan psikologis dan sosial masyarakat Tamansari secara keseluruhan. 

Temuan tersebut diperkuat oleh pemaparan Jasa Unggah Muliawan yang menegaskan 

bahwa aspek spiritual merupakan potensi terdalam dan tertinggi dalam diri manusia. Potensi 

spiritual tidak hanya berkaitan dengan ritual keagamaan, tetapi juga mencakup dimensi-dimensi 

fundamental seperti kesadaran moral, kepekaan estetis, kecenderungan pada kebaikan, 

kejujuran hati, serta kemampuan menghadirkan makna dalam setiap tindakan. Ketika potensi 

spiritual seseorang berkembang dengan baik, hal itu memunculkan nilai-nilai luhur seperti 

kebenaran, kasih sayang, kesucian, kearifan, dan keindahan akhlak. Nilai-nilai ini berperan 

penting dalam memperhalus jiwa, menumbuhkan sensitivitas sosial, dan mendorong seseorang 

untuk bertindak secara etis dalam kehidupan bermasyarakat. 



  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan…  80 

Dalam perspektif Islam, spiritualitas bukan sekadar aspek tambahan dalam kehidupan, 

tetapi merupakan pondasi utama yang menjaga keseimbangan antara kebutuhan jasmaniah dan 

rohaniah. Spiritualitas berfungsi sebagai kompas moral yang mengarahkan manusia untuk 

menjalani hidup dengan kesadaran tauhid, menjunjung tinggi amanah, serta menghubungkan 

setiap aktivitas duniawi dengan orientasi akhirat. Dengan demikian, penguatan spiritualitas 

tidak hanya menghasilkan kebajikan personal, tetapi juga memperkuat tatanan sosial melalui 

terbentuknya perilaku yang beradab, penuh empati, dan berlandaskan nilai-nilai 

keislaman.(Putri, A. D. et al. 2023) 

Pelaksanaan Tarekat An-Naqsabandiyah di Masjid Baitul Huda tidak hanya memperkuat 

hubungan vertikal antara hamba dan Tuhan melalui dzikir, muraqabah, dan penghayatan tauhid, 

tetapi juga menghasilkan perbaikan signifikan dalam hubungan horizontal antarsesama 

manusia. Tarekat ini berfungsi sebagai wahana pendidikan spiritual yang menyeluruh, yang 

tidak hanya menumbuhkan kedalaman batin, tetapi juga membentuk etika sosial dan karakter 

jamaah secara berkelanjutan. Melalui pembiasaan amalan dzikir yang konsisten, bimbingan 

intensif dari seorang mursyid sebagai figur teladan, serta pelaksanaan berbagai aktivitas 

kolektif seperti riyadhah, pengajian tasawuf, dan kegiatan sosial kemasyarakatan, masyarakat 

Tamansari mengalami transformasi ke arah kehidupan yang lebih religius, harmonis, dan penuh 

kedamaian. 

Pembinaan yang dilakukan secara rutin tersebut menanamkan nilai-nilai fundamental 

seperti kesabaran, tawadhu’, empati, kejujuran, dan kepedulian sosial. Nilai-nilai ini tidak 

hanya dipahami sebagai konsep moral, tetapi benar-benar menjadi kebiasaan yang mengakar 

dalam diri jamaah. Hal ini tampak dalam perilaku sehari-hari mereka, baik dalam cara 

berkomunikasi, menyelesaikan persoalan, maupun bermuamalah. Perubahan karakter ini secara 

langsung memengaruhi pola interaksi sosial di lingkungan Tamansari; warga menjadi lebih 

mudah bekerja sama, lebih saling menghargai, serta lebih responsif terhadap kebutuhan sesama, 

sehingga tercipta suasana sosial yang lebih rukun, suportif, dan penuh semangat kebersamaan. 

Kehadiran tarekat pun tidak lagi sekadar dipahami sebagai praktik spiritual individual 

yang bersifat eksklusif, melainkan telah berkembang menjadi sistem pembinaan sosial yang 

komprehensif. Melalui aktivitas kolektif yang dilakukan secara konsisten, tarekat memperkuat 

ikatan emosional antarsesama jamaah, membangun kepercayaan (trust), dan menumbuhkan 

solidaritas sosial yang tinggi. Kondisi ini pada akhirnya berkontribusi pada menurunnya potensi 

konflik kecil, meningkatnya semangat gotong royong, serta terciptanya budaya hidup yang 

lebih harmonis dan selaras dengan prinsip-prinsip keislaman, seperti ukhuwah, tawazun, dan 

ihsan. 

Dengan demikian, Tarekat An-Naqsabandiyah di Tamansari memiliki peran strategis 

dalam membentuk masyarakat yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga matang secara 

moral dan sosial. Peran strategis ini tampak dari kemampuannya menginternalisasikan nilai-

nilai tasawuf ke dalam kehidupan sehari-hari jamaah, sehingga ibadah tidak berhenti pada 

dimensi formal, tetapi menjelma menjadi etos hidup yang menuntun perilaku. Melalui proses 

pembinaan yang terstruktur mulai dari dzikir, riyadhah, muhasabah, hingga bimbingan mursyid 

tarekat mampu membentuk kepekaan spiritual yang berpengaruh langsung terhadap sikap dan 

tindakan jamaah dalam bermasyarakat. Mereka tidak hanya lebih disiplin dalam ibadah, tetapi 

juga menunjukkan kedewasaan emosional, kesabaran, kerendahan hati, dan keterbukaan dalam 

berinteraksi dengan sesama. 

Transformasi ini menunjukkan bahwa tarekat berfungsi sebagai agen perubahan yang 

efektif, karena berhasil menghubungkan dimensi batin dan sosial secara seimbang. Pada tingkat 



 Volume 1, No 2, November 2025, 67-82
 

 

81 

individu, tarekat membangun pribadi yang berakhlak mulia, memiliki kemampuan 

pengendalian diri, serta berorientasi pada nilai-nilai kebaikan. Sementara pada tingkat 

komunitas, tarekat memperkuat tatanan sosial yang beradab melalui terciptanya budaya saling 

menghargai, solidaritas yang kuat, dan meningkatnya partisipasi warga dalam kegiatan sosial-

keagamaan. Kehadiran Tarekat An-Naqsabandiyah di Tamansari pada akhirnya menghasilkan 

masyarakat yang tidak hanya religius secara lahiriah, tetapi juga menampilkan kedalaman 

spiritual, integritas moral, serta kepedulian kemanusiaan yang tinggi. 

KESIMPULAN 

Pelaksanaan Tarekat An-Naqsyabandiyah di Masjid Baitul Huda Tamansari berperan 

penting dalam membentuk kualitas spiritual dan sosial masyarakat. Kondisi awal masyarakat 

yang cenderung ritualistik dengan minimnya pembinaan ruhani menyebabkan lemahnya 

pemahaman keagamaan dan munculnya berbagai masalah sosial. Melalui bimbingan mursyid 

dan amalan seperti dzikir jahr dan khafi, wirid, muhasabah, serta riyadhah, tarekat memberikan 

solusi berupa pembinaan yang terarah dan berkelanjutan. Dampaknya terlihat dari 

meningkatnya disiplin ibadah, ketenangan batin, serta terbentuknya karakter moral yang lebih 

baik, seperti kesabaran, kerendahan hati, dan keikhlasan. Selain itu, penguatan empati, 

solidaritas, dan gotong royong menunjukkan bahwa tarekat tidak hanya mengubah aspek 

spiritual, tetapi juga memperbaiki hubungan sosial masyarakat. Temuan ini sejalan dengan 

pandangan para ahli yang menegaskan bahwa penguatan spiritualitas mampu membentuk 

perilaku etis dan stabilitas emosi, sehingga Tarekat An-Naqsyabandiyah terbukti efektif sebagai 

sarana pembinaan moral, karakter, dan keharmonisan sosial di lingkungan Tamansari. 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Institut Agama Islam Riyadhotul Mujahidin 

atas dukungan yang diberikan dalam penelitian ini Penulis juga mengucapkan terima kasih 

kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan dalam penyusunan jurnal ini. Secara 

khusus, penulis menyampaikan apresiasi kepada pembimbing atas arahan dan masukan yang 

sangat berarti. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada rekan-rekan, sehingga jurnal ini 

dapat terselesaikan dengan baik. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Makky, S. A. B. (2017). Kifayat al-Atqiya’ wa Minhaj al-Ashfiya’. Surabaya: Maktabah 

Sahabat Ilmu.  

Fauzi, M. (2018). Peran Tarekat Naqsabandiyah dalam meningkatkan religiusitas masyarakat 

di Sumatera Barat. Padang: Pustaka Rakyat.  

Faizah, K. (2021). Spiritualitas dan landasan spiritual (modern and Islamic values); definisi dan 

relasinya dengan kepemimpinan pendidikan. Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan 

dan Hukum Islam, 19(1), 69–79.  

Kurniawan, D., & Purnomo, B. (2021). Tarekat Naqsyabandiyah dalam sumber belajar sejarah 

Islam di SMA/MA. Jurnal Sejarah & Pendidikan, 1(1), 69–78.  

Muliawan, J. U. (2015). Ilmu pendidikan Islam: Studi kasus terhadap struktur ilmu, kurikulum, 

metodologi dan kelembagaan pendidikan Islam. Depok: Raja Grafindo.  



  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan…  82 

Putri, A. D., Ahman, A., Hilmia, R. S., Almaliyah, S., & Permana, S. (2023). Pengaplikasian 

uji t dalam penelitian eksperimen. Jurnal Ilmiah Pendidikan Matematik, 4(3), 198–208.  

Rahayu, & Sutrisno. (2020). Implementasi model pembelajaran inkuiri terbimbing pada materi 

sistem pencernaan untuk kemampuan berpikir kritis. BIOEDUKASI, 11(1), 1–7.  

Rahman, M. (2021). Spiritualitas dan kesejahteraan psikologis. Jurnal Psikologi Islam 

Indonesia, 6(2), 145–160.  

Saminar. (2019). Urgensi learning resources (sumber belajar) dalam meningkatkan sumber 

belajar. Jurnal Kependidikan, 10(2), 121–130.  

Sugiyono. (2021). Metode penelitian kualitatif. Bandung: Alfabeta. Syafitri. (2017). 

Meningkatkan tanggung jawab belajar melalui strategi giving questions and getting 

answers pada siswa. Jurnal Penelitian dan Pengembangan Pendidikan, 1(2), 57–65.  

Wahyudi. (2017). Tasawuf KH. Ahmad Bakeri (Studi ajaran dan amalan) (Tesis tidak 

diterbitkan). Program Pascasarjana, UIN Antasari Banjarmasin.  

Wahyudi, S. (2019). Pembinaan spiritual dan moral masyarakat melalui tarekat. Jurnal Tasawuf 

dan Psikologi, 7(1), 88–99. 

 

 


