I I Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam e—ISSN: XXX-XXX
Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 p-ISSN: XXX-XXX
https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan
Tarekat An-Nagsabandiyah Di Masjid Baitul Huda Tamansari
Carangrejo Sampung Ponorogo

Alfiana Nikmatul Hasanah*1, lin Supriyanti?
12 Institut Agama Islam Riyadlotul Mujahidin (IAIRM) Ponorogo, Indonesia

Received: 10-10-2025 Revised: 21-10-2025 Accepted: 25-11-2025

Abstrak

Tarekat Nagsybandi adalah tradisi sufi yang berkembang pesat di Indonesia, menekankan pemurnian spiritual,
disiplin diri, dan kedekatan dengan Allah melalui bimbingan seorang mursyid. Penelitian ini bertujuan untuk
mendeskripsikan kondisi spiritual masyarakat di sekitar Masjid Baitul Huda di Tamansari, Carangrejo, Sampung,
Ponorogo, penerapan praktik-praktik Nagsybandi di masjid tersebut, dan dampaknya terhadap masyarakat
setempat. Dengan menggunakan desain penelitian lapangan kualitatif, data dikumpulkan melalui observasi,
wawancara, dan dokumentasi, kemudian dianalisis secara deskriptif. Temuan penelitian ini mengungkapkan
bahwa praktik-praktik Nagsybandi telah mengubah spiritualitas masyarakat dari orientasi ritualistik menjadi
pengalaman keagamaan yang lebih mendalam, lebih bermakna, dan lebih bermakna. Melalui zikir, wirid, dan
disiplin spiritual yang terarah, para peserta mengalami peningkatan yang signifikan dalam karakter, kedamaian
batin, dan kesadaran sosial. Lebih lanjut, tarekat ini memperkuat hubungan masyarakat dengan Tuhan dan kohesi
sosialnya, mempromosikan nilai-nilai toleransi, inklusivitas, dan harmoni, yang pada akhirnya membentuk
masyarakat yang lebih etis, damai, dan sadar spiritual.

Kata Kunci: Peningkatan Spiritual; Tarekat An- Nagsabandiyah

The Nagshbandi Order is a rapidly developing Sufi tradition in Indonesia, emphasizing spiritual purification, self-
discipline, and closeness to Allah through the guidance of a mursyid. This study aims to describe the spiritual
condition of the community around Baitul Huda Mosque in Tamansari, Carangrejo, Sampung, Ponorogo, the
implementation of Nagshbandi practices in the mosque, and their impact on local society. Using a qualitative field
research design, data were collected through observation, interviews, and documentation, and analyzed
descriptively. The findings reveal that the Nagshbandi practices have transformed community spirituality from a
primarily ritualistic orientation into a deeper, more meaningful, and purposeful religious experience. Through
guided dzikr, wird, and spiritual disciplines, participants experienced notable improvements in character, inner
peace, and social awareness. Furthermore, the order strengthened both the community’s relationship with God
and its social cohesion, promoting values of tolerance, inclusiveness, and harmony, ultimately shaping a more
ethical, peaceful, and spiritually conscious society.

Keywords: Improvement Spirituality; Tarekat An-Nagsabandiyah

Corresponding Author: alfiananikmatulhasanah@gmail.com

How to Cite:

Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan Tarekat
An-Nagsabandiyah di Masjid Baitul Huda Tamansari Carangrejo Sampung Ponorogo. IHSAN: Jurnal Penelitian
dan Pendidikan Islam, 1(2), 67-82.

This is an open access article under the CC BY-SA license

67


https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:alfiananikmatulhasanah@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan...

PENDAHULUAN

Perkembangan masyarakat modern ditandai oleh meningkatnya individualisme,
materialisme, serta melemahnya nilai spiritual, yang berdampak pada rendahnya penghayatan
masyarakat terhadap ajaran agama dan meningkatnya masalah sosial seperti stres, Kkrisis
identitas, dan perilaku menyimpang. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa spiritualitas
memiliki peran penting dalam membentuk ketahanan moral dan kesejahteraan psikologis
masyarakat. Berbagai upaya formal seperti pendidikan agama dan dakwah telah dilakukan,
namun hasilnya belum optimal karena belum menyentuh dimensi spiritual yang lebih
mendalam. Dalam satu dekade terakhir, beberapa penelitian menunjukkan bahwa tarekat
sebagai bentuk pembinaan tasawuf mampu meningkatkan kualitas spiritual, kedisiplinan
ibadah, dan akhlak sosial masyarakat melalui praktik dzikir, wirid, dan bimbingan mursyid.
Namun, penelitian sebelumnya umumnya berfokus pada aspek doktrinal atau sejarah tarekat,
sehingga belum banyak mengkaji praktik pendidikan tarekat secara langsung dalam konteks
komunitas masjid lokal serta dampaknya terhadap transformasi spiritual jamaah (Wahyudi
2019).

Berbagai kajian menunjukkan bahwa pembinaan spiritual berbasis tasawuf dan tarekat
memiliki efektivitas dalam memperkuat religiusitas dan stabilitas psikologis masyarakat.
Penelitian Danny Kurniawab mengemukakan bahwa praktik dzikir terstruktur dalam tarekat
mampu meningkatkan ketenangan batin dan kontrol perilaku.(Kurniawan dan Purnomo 2021)
Sementara itu, studi R Hidayat menegaskan bahwa tarekat sebagai institusi tasawuf
memberikan ruang pembinaan akhlak dan kedisiplinan spiritual yang tidak diperoleh melalui
praktik keagamaan formal (Fauzi 2018). Penelitian lain oleh M Fauzi menyimpulkan bahwa
Tarekat Nagsyabandiyah berperan dalam pembentukan solidaritas sosial dan komitmen moral
anggotanya. Temuan-temuan tersebut menegaskan bahwa tarekat berfungsi sebagai mekanisme
pembinaan spiritual yang efektif dalam merespons tantangan moral masyarakat modern.

Meskipun demikian, penelitian terdahulu masih terbatas pada aspek psikologis dan moral
individu, belum banyak yang menelaah bagaimana pendidikan tarekat di tingkat komunitas
masjid berkontribusi langsung terhadap peningkatan spiritual masyarakat dalam konteks sosial-
keagamaan lokal. Di sinilah letak kebaruan penelitian ini, yaitu mengkaji secara spesifik praktik
pendidikan Tarekat An-Nagsyabandiyah dalam pembinaan spiritual masyarakat di lingkungan
Masjid Baitul Huda Tamansari, yang belum banyak dibahas dalam studi-studi sebelumnya.

Permasalahan yang muncul di masyarakat adalah lemahnya pemahaman terhadap ajaran
tarekat, adanya stigma bahwa tarekat bersifat eksklusif, serta terbatasnya akses pembinaan
spiritual yang mendalam dan berkelanjutan. Kondisi tersebut menghambat penguatan spiritual
masyarakat yang semakin diperlukan di tengah kompleksitas tantangan sosial keagamaan
kontemporer. Dalam konteks ini, pendidikan tarekat menjadi salah satu alternatif solusi yang
menekankan bimbingan ruhani, dzikir, pengendalian diri, dan pembinaan akhlak melalui
pendekatan sistematis dan personal.

Tarekat An-Nagsyabandiyah yang berkembang di Masjid Baitul Huda Tamansari menjadi
wadah pembinaan yang mengintegrasikan pengamalan bai’at, dzikir, mujahadah, riyadhah, dan
pengajian rutin. Proses pendidikan ini memberikan peluang terbentuknya pribadi yang lebih
disiplin secara spiritual, berakhlak mulia, dan memiliki kesadaran sosial yang lebih baik,
sebagaimana sesuai dengan karakter tarekat yang menekankan keseimbangan dzikir lahir dan
batin.



(J
‘HSAN Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 69

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis upaya
peningkatan spiritual masyarakat melalui pendidikan Tarekat An-Nagsyabandiyah di Masjid
Baitul Huda Tamansari Carangrejo Sampung Ponorogo. Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan gambaran mengenai bentuk pembinaan spiritual yang dilakukan, efektivitasnya di
tingkat masyarakat, serta kontribusinya dalam memperkuat ketahanan moral dan religiusitas
masyarakat di era modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan rancangan penelitian kualitatif jenis field research untuk
mendeskripsikan upaya peningkatan spiritual masyarakat melalui pendidikan Tarekat An-
Nagsyabandiyah di Masjid Baitul Huda Tamansari. Subjek penelitian dipilih secara purposive
sampling, yaitu mereka yang dianggap mengetahui secara mendalam aktivitas tarekat. Jumlah
informan terdiri dari 5 orang, yaitu Mbah Kyai Masrur Mustakim (mursyid), Ustadz Mahrus
As’adi (takmir), dua anggota jamaah putra—putri, dan satu masyarakat non-tarekat sebagai
pembanding.

Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri yang dilengkapi pedoman observasi,
pedoman wawancara, dan format dokumentasi. Variabel yang diamati mencakup 1) spiritual
masyarakat di sekitar masjid Baitul Huda Tamansari Carangrejo Sampung Ponorogo, 2)
pelaksanaan Tarekat An-Nagsabandiyah di Masjid Baitul Huda Tamansari Carangrejo
Sampung Ponorogo, 3) dampak pelaksanaanTarekat An-Nagsabandiyah di Masjid Baitul Huda
Tamansari Carangrejo Sampung Ponorogo.

Teknik pengumpulan data meliputi observasi langsung terhadap kegiatan tarekat,
wawancara mendalam dengan informan, serta dokumentasi berupa catatan kegiatan, arsip, dan
foto (Sugiyono 2021, 129). Desain penelitian bersifat deskriptif, menekankan pemahaman
proses dan makna praktik tarekat dalam kehidupan jamaah.

Analisis data menggunakan model Miles dan Huberman melalui tahapan reduksi data,
penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Keabsahan data diperiksa melalui triangulasi
sumber, triangulasi teknik, perpanjangan pengamatan, dan member check untuk memastikan
validitas temuan penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pembentukan spiritual masyarakat merupakan aspek fundamental dalam proses
keberagamaan yang utuh dan mendalam. Spiritualitas yang sejati tidak hanya tampak melalui
pelaksanaan ibadah-ibadah formal seperti shalat, puasa, atau menghadiri pengajian, tetapi juga
melalui kesadaran batin yang terus hidup dalam diri seseorang. Kesadaran batin inilah yang
mendorong individu untuk senantiasa mendekatkan diri kepada Tuhan, memperbaiki akhlak,
mengendalikan hawa nafsu, serta menjaga kesucian hati dalam setiap dimensi kehidupan.
Dalam perspektif tasawuf, dimensi ini dikenal sebagai tazkiyatun nafs, yaitu proses penyucian
jiwa yang tidak dapat dicapai hanya melalui ritual, tetapi memerlukan latihan ruhani,
pembimbing spiritual, dan lingkungan yang mendukung (Faizah 2021).

Namun dalam realitas sosial keagamaan di berbagai daerah, tidak semua masyarakat
mampu mencapai tingkat spiritualitas yang mendalam tersebut. Banyak komunitas mengalami
stagnasi spiritual karena pembinaan ruhani belum berjalan secara sistematis, berkelanjutan, dan
terstruktur. lbadah sering kali dilakukan sebatas rutinitas tanpa diiringi pemahaman makna,



70 Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan...
sehingga tidak mampu membentuk karakter dan perilaku yang berlandaskan nilai-nilai Ilahiah
(Wahyudi 2017). Fenomena ini juga terjadi di lingkungan Masjid Baitul Huda Tamansari, Desa
Carangrejo, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo. Sebelum adanya pembinaan spiritual
yang terarah, masyarakat cenderung menjalani agama pada tataran simbolik: hadir dalam
kegiatan ibadah, namun belum memiliki kedalaman rasa, kesadaran moral, dan ketenangan
batin yang menjadi ciri spiritualitas sejati. Kondisi ini menunjukkan pentingnya peran
pembinaan ruhani dalam membawa masyarakat menuju keberagamaan yang bukan hanya
bersifat lahiriah, tetapi juga benar-benar mengakar dalam batin dan tercermin dalam akhlak
sehari-hari.

Dalam kerangka tersebut, sebelum hadirnya ajaran Tarekat An-Nagsyabandiyah, kondisi
spiritual masyarakat setempat cenderung belum terarah dan masih berada pada tataran simbolik.
Praktik keislaman yang dilakukan lebih banyak berfokus pada rutinitas lahiriah seperti
melaksanakan shalat, mengikuti kegiatan keagamaan tertentu, atau menghadiri acara-acara
keislaman, namun belum disertai pemahaman makna yang mendalam tentang tujuan spiritual
dari ibadah tersebut. Keberagamaan semacam ini umumnya lahir dari kebiasaan sosial dan
tradisi lokal, bukan dari kesadaran batin yang tumbuh melalui proses pembinaan ruhani.
Akibatnya, ibadah hanya menjadi serangkaian formalitas tanpa mampu memberikan perubahan
signifikan terhadap karakter, akhlak, dan kesadaran spiritual warga.

Dalam konteks inilah penting untuk memahami bagaimana transformasi spiritual mulai
terjadi ketika ajaran Tarekat An-Nagsyabandiyah masuk dan berkembang di tengah
masyarakat. Tarekat ini tidak hanya menawarkan amalan-amalan dzikir sebagai ritual
tambahan, tetapi juga menghadirkan sebuah sistem pembinaan keagamaan yang berorientasi
pada penguatan dimensi batiniah umat dimensi yang selama ini belum tersentuh secara optimal.
Melalui pendekatan tasawuf yang menekankan tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), muragabah
(kesadaran akan kehadiran Allah), dan kedisiplinan dalam dzikir, Tarekat An-Nagsyabandiyah
memberikan ruang bagi masyarakat untuk memahami agama secara lebih mendalam. Proses
inilah yang kemudian menjadi landasan awal terjadinya perubahan spiritual yang nyata,
berubahnya keberagamaan dari sekadar rutinitas menjadi pengalaman batin yang hidup,
bermakna, dan transformatif (Rahayu dan Sutrisno 2020, 56).

Pemahaman tentang pentingnya dimensi batiniah ini semakin kuat jika dikaitkan dengan
pandangan Wahyudi dalam tesisnya Tasawuf KH. Ahmad Bakeri (Studi Ajaran dan Amalan),
yang menyatakan bahwa spiritualitas merupakan aspek fundamental dalam kehidupan manusia.
Spiritualitas tidak hanya terkait dengan pelaksanaan ajaran agama secara formal, tetapi juga
menyangkut pencarian makna hidup, penemuan tujuan eksistensial, serta pembentukan
hubungan yang mendalam dengan sesuatu yang transenden. Yang dimaksud dengan transenden
mencakup Tuhan sebagai sumber kebenaran tertinggi, alam semesta sebagai cerminan
kebesaran Ilahi, dan nilai-nilai luhur yang menjadi pedoman moral dalam kehidupan. Dengan
demikian, spiritualitas berperan sebagai fondasi yang menuntun seseorang menuju kehidupan
yang lebih bermakna, berkesadaran, dan selaras dengan prinsip-prinsip ketuhanan (Wahyudi
2017).

Di sisi lain, keterbatasan akses terhadap pembinaan rohani yang terstruktur menyebabkan
masyarakat tidak memiliki wadah yang memadai untuk memperdalam nilai-nilai keislaman
secara konsisten. Kegiatan pengajian atau majelis ilmu di lingkungan tersebut masih
berlangsung secara sporadis dan insidental, sehingga belum mampu menyentuh aspek batiniah
keagamaan secara serius. Materi yang disampaikan umumnya hanya berkisar pada hal-hal dasar
tanpa pendampingan intensif yang dapat menuntun masyarakat menuju pemahaman spiritual




| Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

yang mendalam. Akibatnya, kehidupan keberagamaan warga cenderung bersifat dangkal dan
terjebak dalam pola ritualistik melaksanakan ibadah karena kebiasaan sosial, bukan berdasar
kesadaran spiritual.

Kondisi spiritual yang dangkal ini juga tercermin dalam dinamika sosial masyarakat.
Minimnya pembinaan ruhani berpengaruh pada berkurangnya kesadaran untuk saling
menasihati dalam kebaikan serta rendahnya semangat amar ma ruf nahi munkar. Tidak jarang
muncul konflik internal antarwarga hanya karena persoalan sepele, seperti kesalahpahaman
dalam kegiatan kemasyarakatan, masalah batas tanah, atau perbedaan pandangan dalam urusan
adat dan tradisi. Selain itu, rasa empati dan kepedulian terhadap sesama, terutama tetangga
dekat, semakin memudar. Interaksi sosial yang seharusnya dibangun atas dasar akhlak Islami
kerap melemah karena tidak adanya pembinaan spiritual yang konsisten dan berkelanjutan.
Dengan demikian, jelas bahwa ajaran agama belum sepenuhnya membentuk karakter
masyarakat secara menyeluruh, baik dalam aspek ibadah maupun dalam perilaku sosial sehari-
hari (Rahman 2021).

Ketiadaan pembimbing spiritual yang dapat memberikan arahan dan teladan dalam
pendalaman ajaran Islam membuat masyarakat di lingkungan Masjid Baitul Huda Tamansari
tidak memiliki rujukan yang jelas dalam mengembangkan aspek batiniah keagamaannya.
Dalam tradisi Islam, keberadaan seorang murabbi atau mursyid memiliki peran penting sebagai
pembimbing ruhani yang tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi juga menjadi contoh hidup
dalam menjalankan nilai-nilai keislaman. Namun, ketika sosok tersebut tidak hadir di tengah
masyarakat, proses pembinaan spiritual tidak berjalan sebagaimana mestinya.

Tanpa adanya figur yang mampu membimbing zikir secara benar, mengajarkan makna-
makna tasawuf, serta memberikan nasihat moral secara berkesinambungan, masyarakat
cenderung menjalankan agama sebatas rutinitas lahiriah. Ibadah dilakukan karena kewajiban
yang bersifat formal, bukan sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) ataupun sebagai
upaya mendekatkan diri kepada Allah melalui perenungan dan kesadaran batin. Akibatnya,
dimensi spiritual dalam beragama menjadi kabur. Ibadah tidak mampu memberikan pengaruh
signifikan terhadap perubahan akhlak, pengendalian diri, ataupun keluasan hati dalam
menghadapi persoalan hidup.

Kondisi ini menjadikan agama dipahami lebih sebagai identitas sosial yang melekat
karena tradisi turun-temurun dibanding sebagai pedoman hidup yang menuntun seluruh aspek
perilaku. Tanpa pembinaan ruhani yang intensif, masyarakat mudah terbawa arus gaya hidup
pragmatis, lebih berorientasi pada kepentingan duniawi, dan kurang sensitif terhadap nilai-nilai
spiritual seperti kejujuran, kesabaran, dan kasih sayang. Kontrol diri dalam menghadapi
konflik, godaan, dan tekanan hidup pun menjadi lemah karena tidak adanya latihan spiritual
yang menumbuhkan ketenangan batin.

Dengan demikian, ketiadaan pembina ruhani dapat dipandang sebagai salah satu faktor
utama yang menyebabkan lemahnya kualitas spiritual masyarakat sebelum hadirnya ajaran
Tarekat An-Nagsyabandiyah. Ketika pembinaan batiniah tidak terstruktur, maka keberagamaan
hanya berjalan di permukaan tanpa mampu membentuk karakter yang kokoh, berakhlak, dan
berkesadaran Ilahi.

Dalam konteks inilah kehadiran Tarekat An-Nagsabandiyah menjadi sangat signifikan
bagi masyarakat di lingkungan Masjid Baitul Huda Tamansari. Tarekat ini merupakan salah
satu tarekat besar dalam tradisi sufisme Islam yang berakar kuat dalam ajaran Ahlus Sunnah
wal Jama’ah dan dikenal dengan penekanan pada dzikir khafi (dzikir dalam hati), pengendalian

Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 71




72  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan...
diri, serta penguatan dimensi batiniah. Dalam sejarah perkembangan Islam di Nusantara,
Tarekat An-Nagsabandiyah telah lama menjadi salah satu jalur pembinaan spiritual yang
mampu membentuk kedisiplinan ibadah, ketenangan jiwa, dan integritas moral. Penyebarannya
yang luas hingga ke berbagai daerah, termasuk Ponorogo, Jawa Timur, merupakan bukti bahwa
ajaran tarekat ini diterima oleh masyarakat karena relevansinya dalam memenuhi kebutuhan
rohani umat.

Di Dusun Tamansari, Desa Carangrejo, Kecamatan Sampung, Tarekat An-
Nagsabandiyah dipraktikkan secara konsisten oleh para pengikutnya melalui berbagai aktivitas
keagamaan yang terstruktur. Masjid Baitul Huda tidak hanya berfungsi sebagai tempat shalat
dan ibadah rutin, tetapi berkembang menjadi pusat spiritual (markaz ruhani) yang memfasilitasi
pembinaan batin masyarakat. Di masjid ini, para jamaah melaksanakan zikir rutin, suluk,
pengajian tasawuf, serta bimbingan langsung dari pembina tarekat. Kehadiran aktivitas-
aktivitas tersebut menciptakan sebuah lingkungan yang kondusif untuk melakukan tazkiyatun
nafs (penyucian jiwa) dan pendalaman makna-makna ketuhanan.

Peran masjid sebagai pusat aktivitas tarekat menjadikannya bukan hanya tempat ritual,
tetapi juga ruang edukasi spiritual yang membentuk habitus keagamaan masyarakat.
Pembiasaan terhadap dzikir, mujahadah, dan pengendalian diri mendorong jamaah untuk
menginternalisasi nilai-nilai kesabaran, keikhlasan, tawakal, serta disiplin ibadah. Proses inilah
yang kemudian memunculkan transformasi spiritual yang nyata di kalangan warga Tamansari
perubahan yang tampak bukan hanya dalam kesalehan individu, tetapi juga dalam peningkatan
akhlak sosial seperti keramahan, kepedulian, dan harmoni antarwarga.

Dengan demikian, Tarekat An-Nagsabandiyah di Masjid Baitul Huda memainkan peran
sentral sebagai agen perubahan spiritual dan sosial, sekaligus menjadi sarana pembinaan ruhani
yang mampu menjawab kekosongan bimbingan keagamaan yang sebelumnya dirasakan oleh
masyarakat.

Pelaksanaan Tarekat An-Nagsabandiyah di Masjid Baitul Huda dipimpin oleh seorang
mursyid, yaitu pembimbing rohani yang telah memperoleh legitimasi keilmuan melalui sanad
atau silsilah yang bersambung secara autentik hingga kepada pendiri tarekat, yakni Syekh
Bahauddin Nagsyaband. Keberadaan sanad ini menjadi aspek fundamental dalam tradisi
tasawuf karena menjadi jaminan terhadap otoritas spiritual dan kemurnian ajaran yang
ditransmisikan kepada para murid. Melalui pembimbingan seorang mursyid yang berkompeten,
perjalanan spiritual jamaah tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga terarah, terukur, dan berada
dalam koridor disiplin tarekat yang benar.

Para jamaah yang ingin mendalami tarekat diwajibkan melalui proses baiat, yaitu sebuah
ikrar kesetiaan untuk mengikuti bimbingan spiritual mursyid dan menjalankan amalan-amalan
tarekat dengan penuh kesungguhan. Baiat ini tidak hanya bersifat simbolik, tetapi menjadi awal
mula komitmen murid dalam menjalani suluk dan proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa).
Setelah berbaiat, jamaah memasuki perjalanan rohani yang sistematis dan berjenjang, dimulai
dari pembacaan wirid harian, pengamalan dzikir yang terus-menerus, latihan pengendalian diri,
hingga pelaksanaan riyadhah tertentu sebagai bentuk latihan spiritual untuk memperhalus hati
dan memperkuat hubungan dengan Allah SWT.

Di Masjid Baitul Huda, praktik dzikir menjadi inti dari aktivitas tarekat dan dilaksanakan
secara rutin dalam suasana kebersamaan yang khusyuk. Dzikir dilakukan dalam dua metode
utama yang menjadi ciri khas Tarekat An-Nagsabandiyah. Pertama, dzikir jahr, yaitu dzikir
yang dilafalkan dengan suara keras dan umumnya digunakan untuk memperkuat penghayatan,
membangkitkan kesadaran spiritual, serta mengokohkan energi kebersamaan di antara jamaah.




(J
‘HSAN Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 73

Kedua, dzikir khafi, yaitu dzikir yang dilakukan dalam hati tanpa suara, yang menjadi metode
utama tarekat ini dalam menumbuhkan kesadaran batin yang mendalam, menghaluskan ruhani,
dan melatih muragabah, yakni perasaan selalu diawasi oleh Allah.

Penyelenggaraan dzikir secara teratur, didampingi oleh mursyid yang kompeten,
menciptakan atmosfer spiritual yang kuat di lingkungan Masjid Baitul Huda. Hal ini sekaligus
menjadi fondasi penting bagi terbentuknya transformasi batin yang berkelanjutan di kalangan
jamaah, baik pada aspek ibadah, akhlak, maupun kehidupan sosial mereka.

Dalam rangka memperkuat proses pembinaan spiritual ini, kegiatan tarekat di Masjid
Baitul Huda dilaksanakan secara rutin setiap malam Jumat. Malam ini dipandang dalam tradisi
Islam sebagai waktu yang penuh keberkahan, sehingga menjadi momentum ideal untuk
memperdalam dzikir dan memperkokoh hubungan dengan Allah SWT. Selain kegiatan
mingguan tersebut, intensitas amalan tarekat semakin meningkat pada malam-malam yang
memiliki kedudukan khusus dalam kalender Islam, seperti malam Nisfu Sya’ban, sepuluh
malam terakhir bulan Ramadhan khususnya dalam rangka mencari kemuliaan Lailatul Qadar
serta bulan-bulan haram yang secara teologis dianjurkan untuk memperbanyak ibadah. Pada
kesempatan-kesempatan istimewa ini, jamaah berkumpul dengan kekhusyukan yang lebih
tinggi, menjadikan masjid sebagai pusat aktivitas ruhani yang hidup dan penuh energi spiritual.

Pada momen-momen khusus ini, jamaah tarekat biasanya berkumpul sejak ba’da Maghrib
hingga menjelang Subuh untuk mengikuti rangkaian kegiatan ibadah yang tersusun secara
sistematis. Kegiatan tersebut meliputi pembacaan tahlil, hizib, salawat, serta dzikir berjamaah
sebagai inti dari praktik kesufian. Selain itu, sesi pengajian tasawuf juga dilaksanakan sebagai
sarana untuk memperdalam pemahaman jamaah mengenai ajaran-ajaran ruhani. Pembahasan
dalam pengajian mencakup berbagai tema mendalam seperti magamat (tahapan perjalanan
spiritual, seperti taubat, sabar, syukur, tawakal), tajalli (penyingkapan atau manifestasi sifat-
sifat Ilahi dalam hati seorang salik), hingga konsep fana’ (meleburkan ego dan kehendak pribadi
dalam kehendak Allah sebagai puncak pengalaman spiritual).

Kegiatan yang berlangsung sepanjang malam ini tidak hanya memperkuat suasana
spiritual yang mendalam, tetapi juga menciptakan ruang bagi jamaah untuk melakukan
introspeksi diri, memperbarui komitmen keimanan, dan membangun kedekatan emosional
maupun spiritual antar sesama pengamal tarekat. Melalui suasana ibadah yang intens dan penuh
kekhusyukan, kegiatan ini menjadi sarana efektif dalam membentuk karakter spiritual yang
lebih matang, menghaluskan hati, serta menguatkan hubungan setiap individu dengan Allah
SWT.

Dalam suasana yang demikian khusyuk dan egaliter itu, para pengikut Tarekat An-
Nagsyabandiyah yang hadir berasal dari beragam latar belakang sosial mulai dari petani, buruh,
pedagang, guru, hingga tokoh masyarakat setempat. Keragaman ini menunjukkan bahwa
tarekat tidak hanya diminati oleh kelompok tertentu, tetapi diterima secara luas oleh berbagai
lapisan masyarakat. Menariknya, pelaksanaan dzikir dan wirid tidak mengenal sekat sosial
maupun hierarki duniawi; semua jamaah duduk bersila dalam satu majelis dan membentuk
lingkaran dzikir yang setara. Kesetaraan ini secara simbolis sekaligus substantif menegaskan
bahwa inti ajaran tarekat adalah penyucian hati (tazkiyatun nafs) serta pengakuan bahwa seluruh
manusia memiliki kedudukan yang sama di hadapan Allah SWT, dan hanya ketakwaanlah yang
menjadi pembeda di antara mereka.

Selain menghapus batas sosial, tarekat juga menanamkan disiplin spiritual yang kuat
kepada para pengamalnya. Mursyid menekankan pentingnya menjaga kualitas ibadah lahiriah




74  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan...
sebagai fondasi perjalanan batin. Karena itu, jamaah diwajibkan menjaga pelaksanaan shalat
lima waktu secara tepat waktu, terutama dengan berjamaah di masjid sebagai bentuk komitmen
kolektif. Di samping itu, para pengikut dianjurkan untuk memperbanyak shalat sunah seperti
tahajud, dhuha, dan rawatib, menjaga kesucian diri dengan selalu memperbarui wudhu, serta
menghindarkan diri dari perbuatan maksiat yang dapat mengotori hati dan menghambat
perjalanan spiritual.

Amalan-amalan lain seperti memperbanyak sedekah, membantu sesama, menjaga lisan,
serta menumbuhkan akhlak mulia juga menjadi bagian integral dari disiplin tarekat. Melalui
pembiasaan ini, para jamaah dilatih untuk tidak hanya fokus pada ritual dzikir, tetapi juga
menerjemahkan nilai-nilai spiritual menjadi perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari.
Dengan demikian, tarekat tidak hanya membentuk kedalaman batiniah para pengikutnya, tetapi
juga menciptakan perubahan moral dan sosial yang lebih luas dalam komunitas masyarakat
Masjid Baitul Huda.

Sejalan dengan itu, Masjid Baitul Huda tidak hanya berfungsi sebagai pusat pelaksanaan
ibadah dan aktivitas dzikir, tetapi juga berkembang menjadi ruang pengkaderan spiritual bagi
para pengamal Tarekat An-Nagsyabandiyah. Di tempat ini, jamaah yang telah lama mengikuti
tarekat berperan sebagai pembimbing bagi anggota baru, khususnya dalam memahami tata cara
amalan harian seperti wirid, dzikir, adab murid terhadap mursyid, serta prinsip-prinsip dasar
dalam perjalanan spiritual (suluk). Pembimbingan ini tidak hanya bersifat teknis, tetapi juga
menyentuh aspek emosional dan ruhani, termasuk membantu jamaah baru menghadapi
kegelisahan, waswas, atau hambatan batin yang kerap muncul pada tahap awal proses
penyucian diri.

Hubungan antara mursyid dan murid di lingkungan Masjid Baitul Huda bersifat sangat
erat dan berbasis pada etika pedagogis-spiritual. Mursyid tidak hanya berperan sebagai
pemimpin ritual, tetapi juga sebagai pembina ruhani yang bertanggung jawab mengarahkan,
mengawasi, dan memastikan perkembangan spiritual murid berjalan sesuai dengan tuntunan
tarekat. Kedekatan ini tercermin melalui adanya sesi talgin, taujih, maupun bimbingan personal
yang diberikan mursyid kepada murid-muridnya.

Dalam beberapa kesempatan tertentu, mursyid juga memberikan ijazah khusus kepada
jamaah yang dinilai telah mencapai kesiapan spiritual tertentu. ljazah tersebut dapat berupa
amalan tambahan, hizib, wirid, atau latihan riyadhah yang lebih mendalam, yang diberikan
sesuai kapasitas dan kebutuhan ruhani masing-masing. Proses pemberian ijazah ini
memperlihatkan bahwa perjalanan spiritual dalam tarekat bersifat bertahap, tersusun, dan
sangat memperhatikan perkembangan individu, sehingga menghasilkan pembinaan yang
terarah dan berkelanjutan.

Transformasi spiritual yang dibangun melalui mekanisme pembinaan tersebut kemudian
memunculkan dampak nyata bagi kehidupan sosial masyarakat Tamansari. Perubahan itu tidak
hanya tampak pada keseriusan dalam menjalankan ibadah individu, tetapi juga pada pola
interaksi sosial antarwarga. Para pengamal tarekat umumnya menunjukkan perilaku yang lebih
sabar dalam menghadapi persoalan, lebih ikhlas dalam menjalankan amanah, serta lebih
tawadhu’ dalam bergaul dengan sesama. Sikap rendah hati, kemampuan mengendalikan emosi,
dan kesediaan untuk mendengarkan pendapat orang lain menjadi cerminan dari internalisasi
nilai-nilai sufistik yang diperoleh melalui dzikir, muhasabah, dan riyadhah yang mereka jalani.
Perlahan namun pasti, nilai-nilai ini membentuk karakter sosial yang lebih lembut, harmonis,
dan penuh empati dalam kehidupan masyarakat Tamansari.




(J
‘HSAN Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 75

Di tingkat komunitas, tarekat juga mengajarkan pentingnya musyawarah dan
kebersamaan. Hal ini tampak dalam berbagai pengambilan keputusan masyarakat yang
dilakukan melalui dialog terbuka dan saling menghargai. Selain itu, Tarekat An-
Nagsyabandiyah sering menjadi sarana penyelesaian konflik sosial secara damai, di mana
mursyid dan para senior tarekat berperan sebagai penengah melalui pendekatan spiritual,
nasihat moral, dan ajakan untuk kembali pada prinsip kasih sayang (rahmah) serta persaudaraan
(ukhuwah). Pendekatan ini terbukti lebih efektif dibandingkan penyelesaian konflik yang
bersifat administratif atau formal semata.

Nilai-nilai spiritual yang diajarkan dalam tarekat juga tercermin dalam berbagai kegiatan
sosial yang rutin dilakukan, seperti santunan anak yatim, gotong royong membersihkan masjid
dan fasilitas umum, serta penyelenggaraan pengajian umum untuk masyarakat luas. Aktivitas-
aktivitas tersebut bukan hanya bentuk pengabdian sosial, tetapi juga merupakan implementasi
langsung dari ajaran tasawuf tentang pentingnya berbuat baik kepada sesama (ihsan) dan
memperkuat solidaritas sosial. Dengan demikian, tarekat tidak hanya membentuk kesalehan
individual, tetapi juga melahirkan kesalehan sosial yang berpengaruh positif terhadap dinamika
kehidupan masyarakat Tamansari secara keseluruhan.

Ajaran Tarekat An-Nagsyabandiyah yang dipraktikkan di Masjid Baitul Huda memiliki
kesesuaian yang kuat dengan pemaparan Martin Van Bruinessen dalam bukunya Tarekat
Nagsyabandiyah di Indonesia. Menurut Bruinessen, inti ajaran tarekat ini terletak pada upaya
penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) melalui praktik spiritual yang terarah, disiplin, dan
berorientasi pada pendekatan batin kepada Allah SWT. Tarekat ini menekankan pentingnya
membangun hubungan ilahiah yang mendalam, bukan sekadar melalui ritual lahiriah, tetapi
melalui proses pembinaan ruhani yang menyeluruh.

Dalam tradisi Nagsyabandiyah, penyucian jiwa dilakukan melalui tahapan dan metode
yang sistematis. Salah satu metode utamanya adalah dzikrullah baik dzikir jahr maupun khafi
yang menjadi sarana untuk menenangkan hati, mengendalikan nafsu, dan membangun
kesadaran akan kehadiran Allah dalam setiap aspek kehidupan. Selain dzikir, terdapat pula
praktik atagah dan fida’ akbar, yaitu bentuk latihan spiritual yang bertujuan memperkuat
penghambaan dan menghilangkan sifat-sifat negatif dalam diri.

Nilai-nilai asketis seperti zuhud dan wara’ juga mendapat perhatian penting. Zuhud
mengajarkan jamaah untuk tidak terikat pada kesenangan dunia yang berlebihan, sementara
wara’ mendorong kehati-hatian dalam setiap tindakan agar terhindar dari hal-hal yang
meragukan dan menjauhkan dari ridha Allah. Di samping itu, amalan-amalan sunah seperti
shalat malam, puasa sunah, menjaga wudhu, serta memperbanyak salawat dan sedekah menjadi
bagian integral dari perjalanan spiritual para pengikut tarekat.

Dengan rangkaian metode tersebut, Tarekat An-Nagsyabandiyah di Masjid Baitul Huda
tidak hanya mengarahkan jamaah pada ketenangan jiwa, tetapi juga membentuk pribadi yang
berakhlak mulia, disiplin, dan memiliki kesadaran spiritual yang mendalam. Praktik-praktik ini
menjadi fondasi transformasi batin yang kemudian tercermin dalam kehidupan sosial dan
religius masyarakat Tamansari.

Setelah hadirnya Tarekat An-Nagsabandiyah di tengah-tengah masyarakat Masjid Baitul
Huda Tamansari, Carangrejo, Sampung, Ponorogo, terjadi peningkatan yang signifikan dalam
kualitas spiritual warga. Perubahan ini dapat diamati dari semakin meningkatnya partisipasi
masyarakat dalam berbagai kegiatan tarekat, mulai dari zikir harian, wirid, muhasabah, hingga
pengajian rutin yang membahas tema-tema tasawuf. Kehadiran tarekat membuat kegiatan-




76  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan...
kegiatan tersebut tidak lagi bersifat seremonial atau sporadis, tetapi berubah menjadi aktivitas
yang terstruktur, berkelanjutan, dan memiliki orientasi pada penyucian jiwa serta pembentukan
akhlak.

Peningkatan kualitas spiritual ini juga terlihat dari transformasi sikap dan perilaku para
pengamal tarekat. Warga yang aktif mengikuti bimbingan rohani melalui Tarekat An-
Nagsabandiyah umumnya menunjukkan karakter yang lebih halus, lebih terkontrol secara
emosional, serta lebih santun dalam bertutur kata. Mereka juga dikenal lebih lembut dalam
bersikap, mampu menahan diri dari tindakan negatif, dan memiliki kesediaan lebih besar untuk
membantu orang lain. Sikap ringan tangan ini tampak dalam berbagai aktivitas keseharian,
seperti membantu tetangga yang sedang kesulitan, turut serta dalam kegiatan gotong royong
desa, atau sekadar menyapa dengan tutur kata yang ramah.

Perubahan sosial ini semakin nyata ketika diamati dalam interaksi sehari-hari. Di warung
atau tempat berkumpul warga, suasana kini lebih kondusif dan dipenuhi dengan percakapan
yang sopan serta saling menghargai. Dalam pertemuan warga, konflik kecil yang dulu sering
muncul kini berkurang karena masyarakat lebih mampu mengendalikan ego dan
mengedepankan musyawarah. Bahkan dalam kegiatan sosial seperti kenduri, kerja bakti masjid,
atau acara kemasyarakatan lainnya, tampak adanya rasa kebersamaan dan kekeluargaan yang
lebih kuat dibandingkan sebelumnya.

Pernyataan ini sejalan dengan penjelasan Saminar yang menyebutkan bahwa spiritualitas
memiliki peran penting dalam membentuk kualitas psikologis dan moral seseorang. Menurut
mereka, individu dengan tingkat spiritualitas yang tinggi akan memiliki rasa tujuan dan makna
hidup yang lebih jelas, karena orientasi hidupnya didasarkan pada nilai-nilai transendental dan
kesadaran akan kehadiran Tuhan. Mereka juga cenderung menunjukkan sikap toleran dan
inklusif terhadap perbedaan, sebab spiritualitas mengajarkan penerimaan, empati, dan
pandangan yang lebih luas tentang kehidupan.(Saminar 2019)

Di sisi lain, spiritualitas yang kuat juga berkontribusi pada stabilitas emosional.
Seseorang yang memiliki hubungan batin yang mendalam dengan Tuhan akan lebih mampu
menjaga keseimbangan batinnya, memiliki emosi positif yang stabil, serta tidak mudah terjebak
dalam kecemasan, amarah, atau ketegangan sosial. Kekuatan spiritual semacam ini biasanya
berdampak langsung pada perilaku sosial, seperti meningkatnya kepedulian terhadap sesama,
partisipasi aktif dalam kegiatan sosial, serta konsistensi dalam menjalankan ibadah dan menjaga
integritas moral.

Indikator-indikator spiritualitas tersebut tampak jelas dalam perubahan perilaku
masyarakat Tamansari setelah mengikuti pembinaan Tarekat An-Nagsabandiyah. Mereka tidak
hanya lebih disiplin dalam beribadah dan memperbanyak dzikir, tetapi juga menunjukkan
perilaku sosial yang lebih empatik, sabar, mudah menolong, dan menjunjung tinggi etika dalam
kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, ajaran tarekat terbukti memberikan kontribusi nyata
dalam membangun kualitas spiritual dan moral masyarakat secara menyeluruh.

Sejalan dengan itu, pelaksanaan Tarekat An-Nagsabandiyah di Masjid Baitul Huda bukan
sekadar serangkaian aktivitas ritual yang bersifat formal, tetapi merupakan wadah pembinaan
menyeluruh yang mencakup dimensi moral, spiritual, dan sosial. Melalui amalan-amalan
seperti dzikir, wirid, dan pembiasaan ibadah yang teratur, tarekat ini menjadi instrumen
transformasi batin yang mengarahkan jamaah pada penguatan hubungan vertikal dengan Tuhan
(hablum minallah), sekaligus membentuk fondasi etis yang tercermin dalam hubungan baik
antar sesama (hablum minannas).




(J
‘HSAN Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 77

Pada saat yang sama, nilai-nilai inti dalam tarekat seperti keikhlasan, kesabaran,
kedisiplinan, ketaatan, dan pengendalian diri mendorong perubahan sikap dan perilaku dalam
hubungan antar manusia (hablum minannas). Pembinaan yang diberikan tidak berhenti pada
tataran pemahaman, tetapi tampak dalam praktik keseharian masyarakat, misalnya dalam
meningkatnya sikap saling menghormati, kepedulian sosial, toleransi, serta kemampuan
menahan diri dari tindakan yang merugikan sesama.

Transformasi tersebut menunjukkan bahwa ajaran tarekat benar-benar terinternalisasi
dalam diri para jamaah, sehingga aktivitas spiritual tidak lagi dipahami sebagai ibadah
individual semata, tetapi sebagai landasan etis yang membentuk tatanan sosial yang lebih
harmonis. Perubahan ini menghasilkan lingkungan masyarakat Tamansari yang lebih religius,
rukun, tertib, dan dipenuhi atmosfer kedamaian sebagai cerminan keberhasilan pembinaan
Tarekat An-Nagsabandiyah dalam kehidupan nyata.

Secara lebih mendalam, pelaksanaan Tarekat An-Nagsabandiyah di Masjid Baitul Huda
Tamansari, Desa Carangrejo, Kecamatan Sampung, Kabupaten Ponorogo, memberikan
dampak yang mendalam terhadap peningkatan spiritual masyarakat setempat. Transformasi ini
dapat dipahami melalui beberapa perspektif teori spiritualitas dan tasawuf. Menurut teori
tazkiyatun nafs dalam tasawuf klasik, pembersihan jiwa dilakukan melalui tahapan-tahapan
riyadhah (latihan spiritual), dzikir, mujahadah, dan muragabah untuk mencapai kedekatan
dengan Allah. Praktik ini secara nyata tampak pada jamaah Tarekat An-Nagsabandiyah yang
menjadi lebih konsisten dalam menjalankan ibadah wajib maupun sunah seperti shalat lima
waktu, tahajud, puasa sunah, dan memperbanyak dzikir jahr maupun khafi. Kebiasaan dzikir
yang dilakukan secara rutin melatih kesadaran batin (muragabah), sehingga jamaah lebih
merasakan kehadiran Allah dalam setiap aktivitas hidup. Kondisi ini sejalan dengan konsep
spiritual well being dalam psikologi, yang menyatakan bahwa praktik spiritual berulang dapat
meningkatkan ketenangan batin, menurunkan kecemasan, dan memperkuat makna hidup
seseorang (Syafitri 2017).

Dalam kerangka teori tazkiyatun nafs dalam tasawuf klasik, peningkatan spiritual
seseorang ditempuh melalui proses pembersihan jiwa (purification of the soul) yang dilakukan
melalui beberapa tahapan inti, yaitu riyadhah (latihan spiritual), dzikir, mujahadah
(kesungguhan melawan hawa nafsu), dan muragabah (kesadaran bahwa Allah senantiasa
mengawasi). Tahapan-tahapan tersebut menuntut kedisiplinan, latihan batin, serta komitmen
yang sangat kuat dari setiap pengamalnya.

Praktik ini tampak jelas pada kehidupan jamaah Tarekat An-Nagsabandiyah di Masjid
Baitul Huda, di mana mereka menunjukkan peningkatan kedisiplinan dalam menjalankan
ibadah wajib dan sunah. Mereka lebih rutin melaksanakan shalat lima waktu secara tepat waktu,
memperbanyak shalat malam (tahajud), menjalankan puasa sunah, serta melazimkan dzikir jahr
maupun khafi yang menjadi ciri khas tarekat ini. Rutinitas dzikir tersebut tidak hanya berfungsi
sebagai amalan lisan, tetapi juga sebagai sarana melatih kesadaran batin untuk selalu merasa
dekat dan diawasi oleh Allah (muragabah). Dalam kondisi seperti ini, hati menjadi lebih tenang
dan pikiran lebih terarah pada nilai-nilai ketuhanan.

Pengalaman ruhani tersebut selaras dengan konsep spiritual well being dalam psikologi
modern, yang menegaskan bahwa praktik spiritual yang dilakukan secara konsisten akan
meningkatkan ketenangan batin, memperkuat resiliensi emosional, serta memberikan rasa
makna dan tujuan dalam hidup seseorang. Beberapa penelitian psikologi juga menyebutkan




78  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan...
bahwa aktivitas ritual yang berulang seperti dzikir dapat mengurangi tingkat kecemasan,
menurunkan stres, dan menciptakan kondisi psikologis yang lebih stabil.

Dengan demikian, pelaksanaan Tarekat An-Nagsabandiyah di lingkungan Masjid Baitul
Huda tidak hanya memperkuat dimensi ibadah lahiriah, tetapi juga membangun fondasi
spiritual masyarakat melalui pembentukan kesadaran batin, ketajaman intuisi ruhani, dan
kedekatan emosional dengan Allah SWT. Hasilnya adalah peningkatan kualitas spiritual yang
tidak bersifat sesaat, tetapi benar-benar tertanam dalam diri jamaah dan tercermin dalam
kehidupan sehari-hari mereka.

Selain peningkatan spiritualitas personal, pelaksanaan tarekat juga membawa perubahan
yang sangat signifikan dalam akhlak dan karakter jamaah. Perubahan ini dapat dijelaskan
melalui perspektif teori akhlak Al-Ghazali, yang menegaskan bahwa praktik-praktik ruhani
seperti doa, dzikir, muhasabah (evaluasi diri), dan riyadhah (latihan pengendalian diri)
berfungsi sebagai sarana pembersihan hati yang mampu melemahkan sifat-sifat tercela (akhlag
madzmumah) seperti amarah, sombong, hasad, dan egoisme. Pada saat yang sama, amalan
tersebut memperkuat sifat-sifat terpuji (akhlag mahmudah) seperti kesabaran, tawadhu’,
keikhlasan, dan kasih sayang. Konsep ini terlihat nyata dalam perilaku para jamaah Tarekat An-
Nagsabandiyah yang semakin menunjukkan karakter pribadi yang lebih sabar dalam
menghadapi ujian, lebih rendah hati dalam berinteraksi, tidak mudah tersulut emosi, dan lebih
ikhlas menerima takdir Allah.(Muliawan 2015)

Perubahan akhlak ini tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan melalui proses pembinaan
yang melibatkan peran penting seorang mursyid sebagai pembimbing spiritual. Dalam teori
hubungan murid-guru dalam tarekat, yang dikenal sebagai al-suhbah wa al-tarbiyah, seorang
mursyid bukan hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai teladan hidup yang
menunjukkan bagaimana nilai-nilai tasawuf diterapkan dalam perilaku sehari-hari. Keberadaan
mursyid membuat proses pendidikan akhlak menjadi lebih efektif karena jamaah dapat belajar
secara langsung melalui keteladanan, nasihat, dan bimbingan yang diberikan secara bertahap
sesuai kesiapan spiritual masing-masing murid.

Melalui pengawasan rohani (al-muragabah al-murabbi), para jamaah terdorong untuk
memperbaiki kualitas batin mereka dengan lebih intens. Mereka menjadi lebih rutin melakukan
muhasabah diri, mengevaluasi tindakan sehari-hari, serta menjauhi berbagai bentuk maksiat
baik yang bersifat lahir maupun batin. Penguatan akhlak ini juga berdampak pada hubungan
sosial jamaah yang menjadi lebih harmonis, komunikatif, dan penuh kepedulian. Dengan
demikian, perubahan moral yang terjadi di lingkungan jamaah bukan hanya bersifat individual,
tetapi juga memperkuat tatanan sosial dan menciptakan suasana masyarakat yang lebih beradab
dan penuh nilai-nilai keislaman.

Perubahan akhlak ini tidak berhenti pada level individual, tetapi meluas menjadi kekuatan
sosial yang membentuk dinamika kehidupan masyarakat. Tarekat An-Nagsabandiyah berperan
sebagai wadah pembentukan solidaritas melalui berbagai aktivitas kolektif, seperti dzikir
berjamaah, pengajian tasawuf, serta kegiatan riyadhah yang dilakukan secara rutin. Aktivitas
bersama ini menciptakan interaksi emosional yang intens antarsesama jamaah, sehingga
menumbuhkan rasa kebersamaan, kepercayaan, dan kepedulian sosial yang kuat. Dengan
demikian, tarekat tidak hanya membangun kesalehan pribadi, tetapi juga memperkokoh tatanan
sosial yang harmonis, beradab, dan berakar pada nilai-nilai spiritual Islam.

Fenomena ini dapat dijelaskan menggunakan teori modal sosial (social capital) yang
dikemukakan oleh Robert D. Putnam. Menurut Putnam, aktivitas bersama yang dilakukan
secara rutin akan menghasilkan jaringan sosial yang solid, ditandai dengan tumbuhnya




(J
‘HSAN Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 79

kepercayaan (trust), norma-norma saling mendukung, serta praktik kerja sama yang
berkelanjutan. Dalam konteks masyarakat Tamansari, terbentuknya modal sosial ini tampak
jelas melalui meningkatnya empati, kepedulian, dan rasa tanggung jawab sosial di antara warga.
Mereka menjadi lebih peka terhadap kebutuhan tetangga, lebih mudah bekerja sama dalam
kegiatan masyarakat, dan lebih aktif dalam gotong royong, baik yang berkaitan dengan urusan
keagamaan seperti perawatan masjid maupun kegiatan sosial kemasyarakatan seperti
membantu warga sakit atau memperbaiki fasilitas umum.

Selain meningkatkan kerja sama sosial, keberadaan tarekat juga memperkuat ukhuwah
islamiyah. Keharmonisan hubungan antarwarga semakin terasa karena berkurangnya konflik
kecil yang sebelumnya kerap muncul akibat perbedaan pendapat atau persoalan sehari-hari. Hal
ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai tasawuf seperti sabar, rendah hati, toleransi, dan
saling memaafkan telah berhasil membentuk lingkungan sosial yang lebih damai. Dengan
demikian, tarekat bukan hanya memfasilitasi transformasi spiritual, tetapi juga menjadi katalis
bagi terciptanya masyarakat yang harmonis, beradab, dan saling mendukung satu sama lain.(Al-
Makky 2017)

Dampak pelaksanaan tarekat juga terlihat secara jelas pada aspek psikologis masyarakat.
Dalam perspektif teori religious coping yang dikemukakan oleh Kenneth Pargament, praktik-
praktik keagamaan seperti dzikir, doa, tawakal, dan pemaknaan spiritual berfungsi sebagai
mekanisme penopang psikologis yang membantu individu dalam menghadapi tekanan hidup.
Mekanisme ini bekerja dengan cara mengalihkan fokus batin kepada Allah, menumbuhkan rasa
pasrah yang aktif, dan memberikan kerangka makna terhadap setiap ujian. Fenomena ini
tampak nyata pada jamaah Tarekat An-Nagsabandiyah, di mana mereka menunjukkan kondisi
emosional yang lebih stabil, lebih tenang, dan lebih tabah dalam menghadapi berbagai
persoalan hidup. Melalui kebiasaan berdzikir dan melakukan muhasabah, para jamaah
membangun keyakinan mendalam bahwa setiap ujian merupakan bagian dari ketentuan Allah
yang harus diterima dengan rida, ikhlas, dan kesabaran. Keyakinan tersebut secara signifikan
mengurangi tingkat stres, kecemasan, serta reaksi emosional negatif.

Dampak psikologis yang positif ini tidak hanya dirasakan oleh individu, tetapi juga
memengaruhi dinamika keluarga dan kehidupan sosial masyarakat. Anggota tarekat dikenal
lebih mampu mengendalikan diri, memiliki kestabilan emosi yang baik, serta menunjukkan
akhlak yang konsisten, sehingga mereka sering menjadi teladan bagi lingkungan sekitar.
Kehadiran pribadi-pribadi yang lebih matang secara spiritual dan emosional ini turut
menciptakan suasana keluarga yang harmonis dan masyarakat yang lebih tentram. Dengan
demikian, pelaksanaan Tarekat An-Nagsabandiyah tidak hanya membentuk ketenangan batin
pada tingkat individu, tetapi juga memberikan kontribusi nyata dalam membangun
kesejahteraan psikologis dan sosial masyarakat Tamansari secara keseluruhan.

Temuan tersebut diperkuat oleh pemaparan Jasa Unggah Muliawan yang menegaskan
bahwa aspek spiritual merupakan potensi terdalam dan tertinggi dalam diri manusia. Potensi
spiritual tidak hanya berkaitan dengan ritual keagamaan, tetapi juga mencakup dimensi-dimensi
fundamental seperti kesadaran moral, kepekaan estetis, kecenderungan pada kebaikan,
kejujuran hati, serta kemampuan menghadirkan makna dalam setiap tindakan. Ketika potensi
spiritual seseorang berkembang dengan baik, hal itu memunculkan nilai-nilai luhur seperti
kebenaran, kasih sayang, kesucian, kearifan, dan keindahan akhlak. Nilai-nilai ini berperan
penting dalam memperhalus jiwa, menumbuhkan sensitivitas sosial, dan mendorong seseorang
untuk bertindak secara etis dalam kehidupan bermasyarakat.




80 Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan...

Dalam perspektif Islam, spiritualitas bukan sekadar aspek tambahan dalam kehidupan,
tetapi merupakan pondasi utama yang menjaga keseimbangan antara kebutuhan jasmaniah dan
rohaniah. Spiritualitas berfungsi sebagai kompas moral yang mengarahkan manusia untuk
menjalani hidup dengan kesadaran tauhid, menjunjung tinggi amanah, serta menghubungkan
setiap aktivitas duniawi dengan orientasi akhirat. Dengan demikian, penguatan spiritualitas
tidak hanya menghasilkan kebajikan personal, tetapi juga memperkuat tatanan sosial melalui
terbentuknya perilaku yang beradab, penuh empati, dan berlandaskan nilai-nilai
keislaman.(Putri, A. D. et al. 2023)

Pelaksanaan Tarekat An-Nagsabandiyah di Masjid Baitul Huda tidak hanya memperkuat
hubungan vertikal antara hamba dan Tuhan melalui dzikir, muragabah, dan penghayatan tauhid,
tetapi juga menghasilkan perbaikan signifikan dalam hubungan horizontal antarsesama
manusia. Tarekat ini berfungsi sebagai wahana pendidikan spiritual yang menyeluruh, yang
tidak hanya menumbuhkan kedalaman batin, tetapi juga membentuk etika sosial dan karakter
jamaah secara berkelanjutan. Melalui pembiasaan amalan dzikir yang konsisten, bimbingan
intensif dari seorang mursyid sebagai figur teladan, serta pelaksanaan berbagai aktivitas
kolektif seperti riyadhah, pengajian tasawuf, dan kegiatan sosial kemasyarakatan, masyarakat
Tamansari mengalami transformasi ke arah kehidupan yang lebih religius, harmonis, dan penuh
kedamaian.

Pembinaan yang dilakukan secara rutin tersebut menanamkan nilai-nilai fundamental
seperti kesabaran, tawadhu’, empati, kejujuran, dan kepedulian sosial. Nilai-nilai ini tidak
hanya dipahami sebagai konsep moral, tetapi benar-benar menjadi kebiasaan yang mengakar
dalam diri jamaah. Hal ini tampak dalam perilaku sehari-hari mereka, baik dalam cara
berkomunikasi, menyelesaikan persoalan, maupun bermuamalah. Perubahan karakter ini secara
langsung memengaruhi pola interaksi sosial di lingkungan Tamansari; warga menjadi lebih
mudah bekerja sama, lebih saling menghargai, serta lebih responsif terhadap kebutuhan sesama,
sehingga tercipta suasana sosial yang lebih rukun, suportif, dan penuh semangat kebersamaan.

Kehadiran tarekat pun tidak lagi sekadar dipahami sebagai praktik spiritual individual
yang bersifat eksklusif, melainkan telah berkembang menjadi sistem pembinaan sosial yang
komprehensif. Melalui aktivitas kolektif yang dilakukan secara konsisten, tarekat memperkuat
ikatan emosional antarsesama jamaah, membangun kepercayaan (trust), dan menumbuhkan
solidaritas sosial yang tinggi. Kondisi ini pada akhirnya berkontribusi pada menurunnya potensi
konflik kecil, meningkatnya semangat gotong royong, serta terciptanya budaya hidup yang
lebih harmonis dan selaras dengan prinsip-prinsip keislaman, seperti ukhuwah, tawazun, dan
ihsan.

Dengan demikian, Tarekat An-Nagsabandiyah di Tamansari memiliki peran strategis
dalam membentuk masyarakat yang tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga matang secara
moral dan sosial. Peran strategis ini tampak dari kemampuannya menginternalisasikan nilai-
nilai tasawuf ke dalam kehidupan sehari-hari jamaah, sehingga ibadah tidak berhenti pada
dimensi formal, tetapi menjelma menjadi etos hidup yang menuntun perilaku. Melalui proses
pembinaan yang terstruktur mulai dari dzikir, riyadhah, muhasabah, hingga bimbingan mursyid
tarekat mampu membentuk kepekaan spiritual yang berpengaruh langsung terhadap sikap dan
tindakan jamaah dalam bermasyarakat. Mereka tidak hanya lebih disiplin dalam ibadah, tetapi
juga menunjukkan kedewasaan emosional, kesabaran, kerendahan hati, dan keterbukaan dalam
berinteraksi dengan sesama.

Transformasi ini menunjukkan bahwa tarekat berfungsi sebagai agen perubahan yang
efektif, karena berhasil menghubungkan dimensi batin dan sosial secara seimbang. Pada tingkat




(J
‘HSAN Volume 1, No 2, November 2025, 67-82 81

individu, tarekat membangun pribadi yang berakhlak mulia, memiliki kemampuan
pengendalian diri, serta berorientasi pada nilai-nilai kebaikan. Sementara pada tingkat
komunitas, tarekat memperkuat tatanan sosial yang beradab melalui terciptanya budaya saling
menghargai, solidaritas yang kuat, dan meningkatnya partisipasi warga dalam kegiatan sosial-
keagamaan. Kehadiran Tarekat An-Nagsabandiyah di Tamansari pada akhirnya menghasilkan
masyarakat yang tidak hanya religius secara lahiriah, tetapi juga menampilkan kedalaman
spiritual, integritas moral, serta kepedulian kemanusiaan yang tinggi.

KESIMPULAN

Pelaksanaan Tarekat An-Nagsyabandiyah di Masjid Baitul Huda Tamansari berperan
penting dalam membentuk kualitas spiritual dan sosial masyarakat. Kondisi awal masyarakat
yang cenderung ritualistik dengan minimnya pembinaan ruhani menyebabkan lemahnya
pemahaman keagamaan dan munculnya berbagai masalah sosial. Melalui bimbingan mursyid
dan amalan seperti dzikir jahr dan khafi, wirid, muhasabah, serta riyadhah, tarekat memberikan
solusi berupa pembinaan yang terarah dan berkelanjutan. Dampaknya terlihat dari
meningkatnya disiplin ibadah, ketenangan batin, serta terbentuknya karakter moral yang lebih
baik, seperti kesabaran, kerendahan hati, dan keikhlasan. Selain itu, penguatan empati,
solidaritas, dan gotong royong menunjukkan bahwa tarekat tidak hanya mengubah aspek
spiritual, tetapi juga memperbaiki hubungan sosial masyarakat. Temuan ini sejalan dengan
pandangan para ahli yang menegaskan bahwa penguatan spiritualitas mampu membentuk
perilaku etis dan stabilitas emosi, sehingga Tarekat An-Nagsyabandiyah terbukti efektif sebagai
sarana pembinaan moral, karakter, dan keharmonisan sosial di lingkungan Tamansari.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada Institut Agama Islam Riyadhotul Mujahidin
atas dukungan yang diberikan dalam penelitian ini Penulis juga mengucapkan terima kasih
kepada semua pihak yang telah memberikan dukungan dalam penyusunan jurnal ini. Secara
khusus, penulis menyampaikan apresiasi kepada pembimbing atas arahan dan masukan yang
sangat berarti. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada rekan-rekan, sehingga jurnal ini
dapat terselesaikan dengan baik.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Makky, S. A. B. (2017). Kifayat al-Atqiya’ wa Minhaj al-Ashfiya’. Surabaya: Maktabah
Sahabat IImu.

Fauzi, M. (2018). Peran Tarekat Nagsabandiyah dalam meningkatkan religiusitas masyarakat
di Sumatera Barat. Padang: Pustaka Rakyat.

Faizah, K. (2021). Spiritualitas dan landasan spiritual (modern and Islamic values); definisi dan
relasinya dengan kepemimpinan pendidikan. Ar-Risalah: Media Keislaman, Pendidikan
dan Hukum Islam, 19(1), 69-79.

Kurniawan, D., & Purnomo, B. (2021). Tarekat Nagsyabandiyah dalam sumber belajar sejarah
Islam di SMA/MA. Jurnal Sejarah & Pendidikan, 1(1), 69-78.

Muliawan, J. U. (2015). lImu pendidikan Islam: Studi kasus terhadap struktur ilmu, kurikulum,
metodologi dan kelembagaan pendidikan Islam. Depok: Raja Grafindo.



82  Hasanah, A. N., & Supriyanti, I. (2025). Upaya Peningkatan Spiritual Masyarakat Melalui Pendidikan...

Putri, A. D., Ahman, A., Hilmia, R. S., Almaliyah, S., & Permana, S. (2023). Pengaplikasian
uji t dalam penelitian eksperimen. Jurnal IImiah Pendidikan Matematik, 4(3), 198-208.

Rahayu, & Sutrisno. (2020). Implementasi model pembelajaran inkuiri terbimbing pada materi
sistem pencernaan untuk kemampuan berpikir kritis. BIOEDUKASI, 11(1), 1-7.

Rahman, M. (2021). Spiritualitas dan kesejahteraan psikologis. Jurnal Psikologi Islam
Indonesia, 6(2), 145-160.

Saminar. (2019). Urgensi learning resources (sumber belajar) dalam meningkatkan sumber
belajar. Jurnal Kependidikan, 10(2), 121-130.

Sugiyono. (2021). Metode penelitian kualitatif. Bandung: Alfabeta. Syafitri. (2017).
Meningkatkan tanggung jawab belajar melalui strategi giving questions and getting
answers pada siswa. Jurnal Penelitian dan Pengembangan Pendidikan, 1(2), 57-65.

Wahyudi. (2017). Tasawuf KH. Ahmad Bakeri (Studi ajaran dan amalan) (Tesis tidak
diterbitkan). Program Pascasarjana, UIN Antasari Banjarmasin.

Wahyudi, S. (2019). Pembinaan spiritual dan moral masyarakat melalui tarekat. Jurnal Tasawuf
dan Psikologi, 7(1), 88-99.




