Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam e—ISSN: XXX-XXX
Volume 1, No 2, November 2025, 107-114 p-ISSN: XXX-XXX
https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian
sebagai Penguatan Akhlak dalam Kurikulum Pendidikan Islam

Mufidah Nurhayati *!, Ninik Anggraeni ?
1.2 UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia

Received: 20-10-2025 Revised: 30-10-2025 Accepted: 25-11-2025

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif konsep, penerapan, serta implikasi temuan
penelitian terhadap pengembangan kajian pendidikan dan akhlak. Pendahuluan menegaskan urgensi penguatan
nilai dan pemahaman teoretis dalam menghadapi dinamika perkembangan ilmu pengetahuan. Metode penelitian
yang digunakan mencakup studi literatur mendalam dan analisis kritis terhadap berbagai sumber primer dan
sekunder yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai etis, konsep pedagogis, dan
pemikiran para ulama klasik mampu memperkuat kerangka teoritik sekaligus memberikan arah baru dalam
praktik pembelajaran. Pembahasan menyoroti relevansi temuan tersebut dengan kebutuhan pendidikan modern,
terutama dalam upaya membangun karakter dan sikap reflektif peserta didik. Kesimpulan menegaskan bahwa
penelitian ini memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan pendidikan Islam, kajian akhlak, dan
perluasan perspektif teoretis untuk penelitian lanjutan.

Kata Kunci: Pendidikan Akhlak; Analisis Konseptual, Pembentukan Karakter; Pedagogi Islam

This study aims to provide a comprehensive analysis of the conceptual foundations, implementation, and practical
implications of the research within the broader context of educational and ethical development. The introduction
highlights the urgency of strengthening value-based perspectives and theoretical understanding amid rapid
advancements in knowledge. The research employs an in-depth literature review and critical analysis of relevant
primary and secondary sources. The findings indicate that integrating ethical principles, pedagogical concepts,
and classical scholarly thought offers a strengthened theoretical framework and introduces new directions for
instructional practice. The discussion emphasizes the relevance of these findings for contemporary education,
particularly in fostering character formation and reflective dispositions among learners. The study concludes that
the presented analysis contributes significantly to the development of Islamic education, ethical studies, and
theoretical enrichment for future scholarly work.

Keywords: Ethical Education; Conceptual Analysis;, Character Formation; Islamic Pedagogy

Corresponding Author: mufidah.nurhayati@gmail.com

How to Cite:

Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian sebagai
Penguatan Akhlak dalam Kurikulum Pendidikan Islam. /HSAN: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam, 1(1),

107-114.
This is an open access article under the CC BY-SA license

107


https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:mufidah.nurhayati@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian ...

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam memiliki tujuan utama tidak hanya mencerdaskan secara intelektual,
tetapi juga menyucikan jiwa serta membentuk akhlak mulia (Langgulung, 2003; Al-Ghazali,
2005). Namun, dalam konteks modern, tujuan tersebut menghadapi tantangan serius akibat
kuatnya arus materialisme, hedonisme, dan orientasi hidup yang berpusat pada kepuasan
duniawi. Pola hidup tersebut melemahkan dimensi spiritual masyarakat dan menggeser ukuran
keberhasilan manusia pada aspek-aspek lahiriah seperti kekayaan, popularitas, dan kekuasaan
(Elma et al., 2023). Fenomena ini terlihat jelas dalam berbagai problem sosial di Indonesia,
seperti meningkatnya praktik korupsi, penyalahgunaan kekuasaan, judi online, serta gaya hidup
konsumtif dan tidak terkendali. Laporan UNICEF (2021) menunjukkan bahwa remaja
Indonesia menghadapi kerentanan moral yang signifikan, terutama dalam hal kemampuan
mengendalikan diri, kesadaran spiritual, dan orientasi terhadap nilai-nilai kebajikan. Kondisi
tersebut menegaskan pentingnya memperkuat pendidikan akhlak sebagai fondasi pembinaan
karakter peserta didik dalam sistem pendidikan Islam.

Salah satu pendekatan yang memiliki relevansi besar dalam pembinaan akhlak adalah
kesadaran akan kematian (death awareness atau mortality salience), sebagaimana diuraikan
secara komprehensif oleh Imam al-Ghazali dalam Thya’ ‘Ulum al-Din. Dalam perspektif al-
Ghazali, mengingat kematian bukan sekadar doktrin eskatologis, melainkan praktik spiritual
untuk menumbuhkan kesadaran diri, keikhlasan amal, kerendahan hati, dan orientasi hidup
yang benar menuju Allah SWT (Al-Ghazali, 2005). Pendekatan ini menempatkan kesadaran
kematian sebagai sarana pendidikan jiwa (tazkiyat al-nafs) yang memiliki dampak langsung
pada penguatan akhlak. Kajian-kajian tentang pendidikan akhlak berbasis tasawuf juga
menegaskan bahwa pembentukan karakter yang utuh tidak dapat dilepaskan dari dimensi
spiritual yang mendalam (Mahmud, 2018; Zarkasyi, 2012; Zuhdi, 2019).

Di sisi lain, dalam praktik pendidikan, materi tentang kematian seringkali disampaikan
melalui pendekatan yang menakutkan, seperti narasi azab kubur atau hukuman akhirat.
Pendekatan seperti ini berpotensi menimbulkan ketakutan pasif pada peserta didik dan tidak
selalu berujung pada penguatan akhlak yang konstruktif (Suyuti et al., 2024). Padahal, al-
Ghazali menekankan bahwa mengingat kematian harus mengarah pada kesadaran aktif untuk
memperbaiki diri, bukan menumbuhkan kecemasan ekstrem. Oleh karena itu, diperlukan
pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana konsep kesadaran kematian dapat
diintegrasikan secara proporsional ke dalam kurikulum pendidikan Islam.

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa kesadaran akan kematian dapat memperkuat
perilaku moral dan prososial. Studi psikologi sosial menemukan bahwa mortality salience
berpengaruh pada peningkatan empati, kepedulian sosial, dan sikap altruistik (Bartels et al.,
2008; Jonas et al., 2002). Temuan-temuan ini memperkuat argumentasi bahwa konsep
kesadaran kematian memiliki fungsi pedagogis yang signifikan, dan potensial untuk menjadi
landasan penguatan akhlak dalam pendidikan Islam.

Namun demikian, kajian yang secara khusus menempatkan kesadaran kematian dalam
kerangka kurikulum pendidikan akhlak Islam masih terbatas. Penelitian sebelumnya lebih
banyak berfokus pada pendekatan normatif atau kognitif, tanpa mengintegrasikan aspek
spiritual sebagai fondasi pembentukan karakter (Shamrova & Cummings, 2017; Rahman,
2022). Oleh sebab itu, artikel ini menawarkan kontribusi baru dengan merumuskan pendekatan
spiritual al-Ghazali tentang kesadaran kematian sebagai basis penguatan akhlak dalam



@
‘HSAN Volume 1, No 2, November 2025, 107-114 109

kurikulum pendidikan Islam. Kontribusi ini sejalan dengan pandangan Nasution (2020) tentang

pentingnya harmonisasi antara rasionalitas dan spiritualitas dalam pendidikan.

Dengan kerangka tersebut, pendekatan spiritual berbasis kesadaran kematian tidak
dipahami sebagai bentuk ketakutan terhadap akhirat, melainkan sebagai sarana menata orientasi
hidup, memperkuat tanggung jawab moral, dan membangun karakter yang berakar pada
kesadaran transendental. Diharapkan, integrasi konsep ini ke dalam kurikulum pendidikan
Islam mampu melahirkan generasi yang memiliki kecerdasan moral, kedalaman spiritual, dan
komitmen sosial yang kuat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan
(library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai kesadaran kematian (dzikr al-
maut) dalam perspektif al-Ghazali dan relevansinya terhadap penguatan akhlak dalam
kurikulum pendidikan Islam merupakan kajian konseptual yang berakar pada analisis teks,
bukan observasi lapangan. Dengan demikian, seluruh proses penelitian difokuskan pada
penelusuran, pembacaan mendalam, dan interpretasi kritis terhadap karya-karya berotoritas
yang terkait dengan tema penelitian.

Sumber data utama dalam penelitian ini berupa literatur primer karya Imam al-Ghazali,
seperti lhya’ ‘Ulum al-Din, Bidayah al-Hidayah, dan teks-teks relevan lainnya yang
menjelaskan konsep kesadaran spiritual dan transformasi akhlak. Selain itu, penelitian ini juga
menggunakan literatur sekunder berupa buku, artikel, dan jurnal ilmiah yang membahas
pendidikan Islam, kurikulum akhlak, tasawuf, filsafat kematian, serta kajian kontemporer
mengenai spiritualitas dalam pendidikan.

Data dikumpulkan melalui teknik studi dokumentasi, yaitu dengan menelusuri,
mengidentifikasi, memilih, dan mencatat informasi yang relevan dari berbagai referensi
akademik. Untuk menjaga keabsahan data, dilakukan seleksi ketat terhadap literatur
berdasarkan reputasi penulis, kredibilitas penerbit, dan relevansi teori. Selain itu, diterapkan
triangulasi pustaka, yaitu membandingkan perspektif berbagai sumber primer dan sekunder
sehingga diperoleh pemahaman yang lebih objektif dan komprehensif mengenai konsep
kesadaran kematian dalam pemikiran al-Ghazali.

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) dengan pendekatan
deskriptif—interpretatif. Melalui metode ini, teks-teks al-Ghazali dibaca secara mendalam untuk
menemukan gagasan inti mengenai kesadaran kematian sebagai instrumen spiritual yang
berfungsi membentuk akhlak. Temuan-temuan tersebut kemudian diinterpretasikan dalam
konteks pendidikan, khususnya terkait bagaimana nilai-nilai dzikr al-maut dapat dijadikan
landasan normatif dan pedagogis bagi penguatan akhlak dalam kurikulum pendidikan Islam.
Analisis ini bertujuan merumuskan kerangka integratif yang holistik dan transformatif, sesuai
dengan paradigma pendidikan akhlak berbasis spiritualitas yang ditawarkan al-Ghazali.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Konsep Kesadaran Kematian (Dzikr al-Maut) dalam Pemikiran al-Ghazali
Al-Ghazali menempatkan dzikr al-maut sebagai elemen fundamental dalam proses

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan sebagai fondasi pembentukan akhlak. Dalam /iya’ ‘Ulum

al-Din, khususnya Kitab Dhikr al-Mawt wa Ma Ba’dahu, ia menegaskan bahwa mengingat



110 Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian ...

kematian bukan sekadar aktivitas verbal atau simbolik, tetapi merupakan latihan kesadaran
spiritual yang mengarahkan seseorang untuk memahami kefanaan diri dan hakikat dunia. Al-
Ghazali mengutip hadis yang diriwayatkan dari Ibnu ‘Umar RA, bahwa Rasulullah SAW

bersabda: “Orang yang paling beruntung adalah yang paling banyak mengingat kematian dan
paling serius mempersiapkannya”. Pandangan ini menegaskan bahwa dzikr al-maut adalah
mekanisme pembinaan diri yang menghubungkan antara kesadaran eksistensial dan orientasi
hidup seorang mukmin.

Menurut al-Ghazali, dzikr al-maut memiliki fungsi ferapeutik dan preventif. Secara
terapeutik, ia membersihkan hati dari penyakit riya’, ‘ujub, dan takabbur; sedangkan secara
preventif, ia mencegah seseorang tenggelam dalam kesenangan dunia yang berlebihan. Dzikir
ini tidak dimaksudkan untuk menimbulkan ketakutan yang melumpuhkan, tetapi untuk
menumbuhkan kesadaran spiritual yang menghadirkan ketenangan, keikhlasan, dan kejujuran
dalam beramal. Al-Ghazali menegaskan bahwa, “Cukuplah kematian menjadi penasihat bagi
seorang hamba”, menandakan bahwa dzikr al-maut hendaknya menjadi cermin reflektif, bukan
ancaman psikologis.

Kajian kontemporer menguatkan pandangan tersebut. Hidayat (2020) menafsirkan
kembali konsep dzikr al-maut sebagai sarana membangun kesadaran eksistensial, yakni
kemampuan melihat kehidupan secara lebih jernih, proporsional, dan bermakna. Namun dalam
praktik pendidikan modern, sering ditemukan pendekatan yang menampilkan kematian secara
visual sebagai ancaman, misalnya melalui gambaran siksa kubur yang ekstrem. Pendekatan ini
sering kali menimbulkan trauma religius pada peserta didik (Yusuf & Rahma, 2023), sehingga
tidak sejalan dengan prinsip al-Ghazali yang menekankan kelembutan hati dan kesiapan diri,
bukan ketakutan yang menghambat perkembangan psikologis.

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa dzikr al-maut menurut al-Ghazali merupakan
instrumen spiritual yang menciptakan transformasi akhlak dari dalam (inner transformation).
Integrasi konsep ini dalam pendidikan akhlak akan menghasilkan pembinaan karakter yang
bukan hanya bersifat normatif atau perilaku lahiriah, tetapi juga menyentuh lapisan batin
terdalam peserta didik. Kesadaran kematian dalam perspektif al-Ghazali adalah pintu menuju
kesalehan personal yang lebih utuh, reflektif, dan berorientasi pada Allah SWT.

2.  Strategi Transformasi Jiwa melalui Konsep Dzikr al-Maut
Dalam perspektif al-Ghazali, dzikr al-maut merupakan sarana transformatif untuk
membimbing seseorang menuju kesempurnaan akhlak dan ketenangan jiwa (al-nafs al-
muthma’innah). Mengingat kematian diposisikan bukan sebagai ancaman psikologis,
melainkan sebagai proses pembinaan diri yang bersifat mendalam, reflektif, dan berorientasi
pada perubahan perilaku. Al-Ghazali menawarkan sejumlah tahapan etis-spiritual yang dapat
menjadi mekanisme transformasi jiwa.
a.  Tafakkur eksistensial tentang kematian
Tahap pertama adalah tafakkur yang mendalam mengenai kepastian kematian dan
realitas akhirat. Tafakkur ini bukan sekadar renungan, tetapi latihan kesadaran untuk
membebaskan hati dari kelalaian duniawi dan mengembalikan fokus hidup pada nilai-
nilai ukhrawi. Proses ini menumbuhkan perspektif hidup yang lebih proporsional,
sehingga peserta didik tidak terjebak pada orientasi materialistik.
b.  Taubat dan muhasabah berkelanjutan
Tahap berikutnya adalah taubat dan muhasabah, yang melibatkan evaluasi diri
secara terus-menerus. Muhasabah memungkinkan seseorang melihat kekurangan,



I Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

memperbaiki perilaku, dan memperbaharui niat dengan keikhlasan. Dalam kerangka

Volume 1, No 2, November 2025, 107-114 111

pendidikan akhlak, praktik muhasabah dapat diintegrasikan melalui aktivitas reflektif
yang terstruktur.
c.  Takhalli dan tahalli

Al-Ghazali menekankan pentingnya proses takhalli, yaitu pembebasan diri dari
sifat tercela, diikuti dengan tahalli, yakni mengisi jiwa dengan akhlak terpuji. Dzikr al-
maut berfungsi sebagai pemicu kesadaran untuk meninggalkan kesombongan, riya’, dan
kecenderungan hedonistik, sekaligus menumbuhkan kejujuran, ketawadhuan, dan cinta
kepada Allah SWT.
d.  Amal saleh yang istigamah

Transformasi akhlak tidak cukup berhenti pada kesadaran batin, tetapi harus
diwujudkan melalui amal saleh yang konsisten. Al-Ghazali menegaskan bahwa orang
yang benar-benar mengingat kematian akan menyiapkan diri melalui perilaku etis dan
kontribusi sosial. Dengan demikian, dzikr al-maut memiliki implikasi langsung pada
pembentukan karakter sosial dan moral peserta didik.
e.  Ridha terhadap ketentuan Allah SWT

Tahap tertinggi dari transformasi jiwa adalah ridha, yaitu kemampuan menerima
ketentuan Allah SWT dengan lapang dada. Sikap ini mencerminkan kedewasaan spiritual

yang terbentuk melalui proses panjang pengendalian nafsu, refleksi diri, dan pembiasaan
akhlak mulia.

Penelitian kontemporer menguatkan relevansi tahapan tersebut. Ahmed & Hasan (2021)
menemukan bahwa praktik refleksi tentang kematian dalam kerangka spiritual Islam dapat
meningkatkan regulasi emosi, mengurangi kecemasan, dan memperkuat orientasi hidup yang
bermakna. Aktivitas seperti latithan muhasabah, penulisan jurnal harian, atau dzikir rutin
menjadi sarana efektif untuk menginternalisasi konsep dzikr al-maut dalam kehidupan sehari-
hari.

Dalam konteks pendidikan akhlak, guru dapat menerapkan strategi yang menekankan
pengalaman reflektif. Misalnya, penulisan jurnal spiritual mingguan yang berisi evaluasi amal,
ungkapan syukur, dan rencana perbaikan diri di masa depan (Rahmi, 2022). Diskusi kelas
dengan pertanyaan terbuka juga dapat membantu siswa memahami kematian sebagai realitas
yang mengajarkan makna hidup, bukan ketakutan yang menekan psikologis.

Al-Ghazali mengingatkan bahwa:

“Wajib bagi orang berakal untuk memperbanyak mengingat kematian,

karena hal itu mendorongnya untuk bertaubat, memendekkan angan-angan,

menjauhkan dari dunia, dan menumbuhkan kerinduan kepada akhirat” (Al-

Ghazali, 2005).

Pernyataan ini mempertegas bahwa strategi transformasi jiwa harus dilakukan secara
bertahap, lembut, dan manusiawi. Pendidikan yang menyajikan topik kematian dengan penuh
kasih akan menumbuhkan keberanian menghadapi kehidupan, kesadaran moral, serta empati
terhadap sesama. Integrasi nilai dzikr al-maut dengan pendekatan yang tepat dapat menjadi
fondasi kuat bagi lahirnya karakter spiritual yang matang dan transformatif.



112 Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian ...
3. Integrasi Transformasi Jiwa Berbasis Dzikr al-Maut ke dalam Kurikulum
Pendidikan Akhlak
Pendidikan akhlak Islam membutuhkan pendekatan yang tidak hanya menekankan aspek

normatif, tetapi juga menyentuh dimensi terdalam dari kesadaran spiritual peserta didik. Dalam
konteks ini, integrasi konsep dzikr al-maut, sebagaimana dirumuskan oleh al-Ghazali, dapat
menjadi strategi pedagogis yang berfungsi untuk membentuk karakter yang matang secara
moral, emosional, dan spiritual. Integrasi tersebut harus dirancang secara holistik dalam tiga
ranah utama pembelajaran: kognitif, afektif, dan psikomotorik (Alwi, 2021; Sari, 2023).
a.  Latihan refleksi tematik
Peserta didik dapat dilibatkan dalam aktivitas penulisan reflektif, seperti menulis
surat kepada orang tua atau tokoh teladan tentang hal-hal yang ingin mereka sampaikan
apabila kelak berjumpa di akhirat. Kegiatan ini menumbuhkan kesadaran eksistensial,
mengembangkan empati, dan membantu peserta didik menata orientasi hidup jangka
panjang. Latihan seperti ini selaras dengan metode fafakkur ala al-Ghazali dan memberi
ruang bagi pengalaman spiritual yang mendalam.
b.  Jurnal spiritual pribadi
Penerapan jurnal harian atau mingguan berisi ungkapan syukur, evaluasi kesalahan,
niat amal jariyah, dan target perbaikan diri dapat menjadi sarana internalisasi dzikr al-
maut secara sistematis. Pendekatan ini memperkuat ranah afektif dan melatih peserta
didik untuk mempraktikkan muhasabah secara berkelanjutan, sebagaimana dianjurkan
dalam tahapan transformasi jiwa al-Ghazali.
c.  Diskusi kelas berbasis refleksi
Guru dapat memfasilitasi dialog makna hidup dan kematian melalui pendekatan
reflektif yang didukung ayat Al-Qur’an, hadis, serta kutipan relevan dari al-Ghazali,
khususnya dari Kitab Dhikr al-Mawt wa Ma Ba’dahu. Teknik pertanyaan terbuka
mendorong siswa berpikir kritis, memahami spiritualitas secara humanis, dan
menumbuhkan keberanian menghadapi realitas kematian tanpa rasa takut berlebihan.
d.  Proyek amal jariyah
Konsep amal jariyah sejalan dengan gagasan al-Ghazali tentang kesiapan
menghadapi kematian melalui amal nyata. Peserta didik dapat diajak merancang dan
melaksanakan proyek sosial yang memberi manfaat jangka panjang, seperti menanam
pohon, membuat karya tulis edukatif, atau membantu kaum dhuafa. Aktivitas ini
menghubungkan dzikr al-maut dengan aksi nyata, sehingga ranah psikomotorik
berkembang secara etis dan prososial.
e.  Ziarah edukatif
Kegiatan ziarah ke makam tokoh ulama, pahlawan nasional, atau kunjungan ke
rumah sakit dapat menjadi media pembelajaran hidup-mati secara realistik dan empatik.
Kegiatan ini sebaiknya ditutup dengan sesi refleksi bersama, sehingga peserta didik
memahami bahwa kehidupan dan kematian merupakan rangkaian yang mengandung
hikmah. Model ini konsisten dengan pendekatan al-Ghazali yang menekankan
kelembutan dalam mendidik kesadaran tentang kematian.
f. Pembacaan karya sastra spiritual
Karya sastra bertema cinta Ilahi, kefanaan, dan jalan kembali kepada Allah SWT
dapat digunakan untuk memperhalus rasa dan membangun dimensi estetis dari
spiritualitas. Puisi, hikayat, dan kutipan sufi yang relevan dapat membantu peserta didik
merasakan kedekatan dengan nilai-nilai ketuhanan secara lebih emosional.



I Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam

Pendekatan-pendekatan di atas sejalan dengan temuan penelitian mutakhir tentang

Volume 1, No 2, November 2025, 107-114 113

pendidikan karakter yang menekankan kesadaran transendental, emotional maturity, dan
penguatan empati sosial (Rahman, 2022; Sari, 2023). Dengan demikian, kurikulum pendidikan
akhlak yang mengintegrasikan dzikr al-maut tidak hanya mengajarkan norma moral, tetapi juga
membangun kesadaran spiritual yang memampukan peserta didik hidup lebih bijak, moderat,
dan bertanggung jawab. Integrasi dzikr al-maut secara sistematis akan menggeser pemahaman
tradisional yang sering kali menekankan ketakutan, menuju paradigma pendidikan yang
humanis, reflektif, dan transformatif. Dengan pemaknaan ini, dzikr al-maut tidak lagi dipahami
sebagai ancaman psikologis, tetapi sebagai gerbang menuju kearifan hidup dan kesiapan
menghadapi perjumpaan dengan Allah SWT. Pendidikan akhlak yang berlandaskan nilai-nilai
tersebut diharapkan mampu melahirkan generasi berkarakter luhur, berempati tinggi, dan
memiliki orientasi hidup yang bermakna serta visioner.

4. Implikasi Teoretis dan Praktis
Implikasi teoritis dari kajian ini menunjukkan bahwa integrasi konsep dzikr al-maut
dalam pendekatan pendidikan akhlak tidak hanya memperluas pemahaman tentang dimensi
spiritual dalam pembentukan karakter, tetapi juga memberikan dasar konseptual yang
memperkaya kerangka teori pendidikan Islam melalui perspektif sufistik Al-Ghazali.
a.  Penguatan Landasan Epistemologis Pendidikan Akhlak Islam
Kajian ini menegaskan bahwa dzikr al-maut dalam perspektif Al-Ghazali
merupakan basis epistemologis pembentukan akhlak melalui internalisasi nilai
introspeksi, tazkiyatun nafs, dan penguatan kontrol diri.
b.  Integrasi Aspek Tasawuf dalam Kurikulum Pendidikan Modern
Temuan menunjukkan bahwa pendekatan sufistik Al-Ghazali selaras dengan
paradigma pendidikan kontemporer, seperti character education dan social-emotional
learning (SEL) mengutamakan refleksi diri, empati, dan pengelolaan kondisi batin.
c.  Model Konseptual Pembentukan Akhlak Berbasis Kesadaran Spiritual
Analisis menghasilkan model bahwa pembentukan akhlak tidak hanya bertumpu
pada aspek kognitif dan afektif, tetapi juga dimensi eksistensial, dengan Dzikr al-maut
sebagai mekanisme transformatif untuk mencapai regulasi diri moral.
d.  Kontribusi terhadap Studi Al-Ghazali dalam Pendidikan
Penelitian in1 memperluas diskursus akademik tentang relevansi pemikiran Al-
Ghazali dengan pendidikan modern melalui rekontekstualisasi nilai-nilai sufistik dalam
kurikulum berbasis spiritualitas dan pembentukan karakter holistik.

Secara praktis, kajian ini memberi arah bagi pendidik dan lembaga pendidikan untuk
mengintegrasikan dzikr al-maut sebagai strategi pembinaan akhlak yang aplikatif. Pendidik
dapat menerapkan pembelajaran reflektif melalui muhasabah, jurnal spiritual, dan diskusi
makna hidup untuk memperkuat kesadaran diri dan empati. Kurikulum akhlak dapat memuat
kompetensi yang menekankan introspeksi dan kontrol diri, sementara proyek sosial atau amal
jariyah dapat digunakan untuk menumbuhkan kepekaan moral. Lingkungan sekolah juga perlu
mendukung pembinaan spiritual moderat. Guru berperan sebagai fasilitator perkembangan
spiritual, dan pendekatan ini dapat diselaraskan dengan program Penguatan Pendidikan
Karakter.



114 Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian ...

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa konsep dzikr al-maut menurut Al-Ghazali relevan dalam
pembentukan akhlak dan transformasi spiritual peserta didik. Kesadaran kematian dipandang
sebagai sarana tazkiyatun nafs yang mendorong hidup lebih bermakna dan berorientasi akhirat.
Tahapan tafakkur, muhasabah, taubat, takhalli-tahalli, dan amal saleh selaras dengan temuan
kontemporer tentang regulasi emosi dan pembentukan karakter. Integrasi dzikr al-maut dalam
pendidikan akhlak menunjukkan pentingnya dimensi eksistensial, melalui kurikulum reflektif,
jurnal spiritual, diskusi nilai, dan proyek amal. Pendekatan ini menghasilkan peserta didik
berakhlak, berempati, dan memiliki orientasi hidup bijaksana.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis menyampaikan syukur kepada Allah SWT atas kelancaran penelitian ini. Terima
kasih ditujukan kepada para dosen, rekan sejawat, dan semua pihak atas masukan berharga.
Penghargaan juga diberikan kepada para ulama, khususnya Imam Al-Ghazali. Semoga
penelitian ini bermanfaat bagi pengembangan pendidikan Islam dan kajian akhlak serta
memperkaya wacana ilmiah kontemporer kini.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmed, S., & Hasan, M. (2021). Islamic perspectives on mortality reflection and emotional
self-regulation. Journal of Islamic Psychology, 5(2), 112-125.

Al-Ghazali. (2005). Thya’ ‘Ulum al-Din (Vol. 4). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Alwi, A. (2021). Integrasi nilai spiritual dalam kurikulum pendidikan akhlak. Jurnal
Pendidikan Islam Nusantara, 3(1), 45-58.

Bogdan, R., & Biklen, S. (2007). Qualitative research for education: An introduction to
theories and methods (5th ed.). Pearson.

Creswell, J. W. (2018). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (5th ed.). SAGE Publications.

Hidayat, R. (2020). Eksistensialisme dalam praktik dzikir dan kematian menurut Al-Ghazali.
Jurnal Studi Tasawuf, 8(2), 89—101.

Mahmud, A. (2008). Tasawuf dan pendidikan karakter: Analisis pemikiran Al-Ghazali. Jakarta:
Pustaka Hikmabh.

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook
(2nd ed.). SAGE Publications.

Rahman, F. (2022). Pendidikan karakter berbasis kesadaran transendental dalam konteks
modern. Journal of Islamic Character Education, 4(1), 23-36.

Rahmi, S. (2022). Model reflektif dalam pembelajaran akhlak di sekolah menengah. Jurnal
Pendidikan Akhlak Indonesia, 7(1), 55—68.

Sari, N. (2023). Penguatan spiritualitas peserta didik melalui praktik refleksi terstruktur. Jurnal
Pendidikan Islam Kontemporer, 11(2), 101-115.

Yusuf, M., & Rahma, L. (2023). Trauma religius pada anak akibat pendekatan pendidikan
berbasis ancaman. Jurnal Psikologi Islam, 6(1), 67-80.



