
 

Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam 
Volume 1, No 2, November 2025, 107-114 
https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi 
 

e–ISSN: XXX-XXX 
p–ISSN: XXX-XXX 

 

107 

Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian 

sebagai Penguatan Akhlak dalam Kurikulum Pendidikan Islam 
 

 

Mufidah Nurhayati *1, Ninik Anggraeni 2 

1,2 UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 

 

Received: 20-10-2025 Revised: 30-10-2025 Accepted: 25-11-2025 

 

Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara komprehensif konsep, penerapan, serta implikasi temuan 

penelitian terhadap pengembangan kajian pendidikan dan akhlak. Pendahuluan menegaskan urgensi penguatan 

nilai dan pemahaman teoretis dalam menghadapi dinamika perkembangan ilmu pengetahuan. Metode penelitian 

yang digunakan mencakup studi literatur mendalam dan analisis kritis terhadap berbagai sumber primer dan 

sekunder yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai etis, konsep pedagogis, dan 

pemikiran para ulama klasik mampu memperkuat kerangka teoritik sekaligus memberikan arah baru dalam 

praktik pembelajaran. Pembahasan menyoroti relevansi temuan tersebut dengan kebutuhan pendidikan modern, 

terutama dalam upaya membangun karakter dan sikap reflektif peserta didik. Kesimpulan menegaskan bahwa 

penelitian ini memberikan kontribusi signifikan bagi pengembangan pendidikan Islam, kajian akhlak, dan 

perluasan perspektif teoretis untuk penelitian lanjutan. 

Kata Kunci: Pendidikan Akhlak; Analisis Konseptual; Pembentukan Karakter; Pedagogi Islam 

This study aims to provide a comprehensive analysis of the conceptual foundations, implementation, and practical 

implications of the research within the broader context of educational and ethical development. The introduction 

highlights the urgency of strengthening value-based perspectives and theoretical understanding amid rapid 

advancements in knowledge. The research employs an in-depth literature review and critical analysis of relevant 

primary and secondary sources. The findings indicate that integrating ethical principles, pedagogical concepts, 

and classical scholarly thought offers a strengthened theoretical framework and introduces new directions for 

instructional practice. The discussion emphasizes the relevance of these findings for contemporary education, 

particularly in fostering character formation and reflective dispositions among learners. The study concludes that 

the presented analysis contributes significantly to the development of Islamic education, ethical studies, and 

theoretical enrichment for future scholarly work. 

Keywords: Ethical Education; Conceptual Analysis; Character Formation; Islamic Pedagogy 

Corresponding Author: mufidah.nurhayati@gmail.com  

How to Cite: 

Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian sebagai 

Penguatan Akhlak dalam Kurikulum Pendidikan Islam. IHSAN: Jurnal Penelitian dan Pendidikan Islam, 1(1), 

107-114. 

This is an open access article under the CC BY-SA license  

 

  

https://jurnal.ihsancahayapustaka.id/index.php/i-jppi
mailto:mufidah.nurhayati@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


  Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian…  108 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Islam memiliki tujuan utama tidak hanya mencerdaskan secara intelektual, 

tetapi juga menyucikan jiwa serta membentuk akhlak mulia (Langgulung, 2003; Al-Ghazali, 

2005). Namun, dalam konteks modern, tujuan tersebut menghadapi tantangan serius akibat 

kuatnya arus materialisme, hedonisme, dan orientasi hidup yang berpusat pada kepuasan 

duniawi. Pola hidup tersebut melemahkan dimensi spiritual masyarakat dan menggeser ukuran 

keberhasilan manusia pada aspek-aspek lahiriah seperti kekayaan, popularitas, dan kekuasaan 

(Elma et al., 2023). Fenomena ini terlihat jelas dalam berbagai problem sosial di Indonesia, 

seperti meningkatnya praktik korupsi, penyalahgunaan kekuasaan, judi online, serta gaya hidup 

konsumtif dan tidak terkendali. Laporan UNICEF (2021) menunjukkan bahwa remaja 

Indonesia menghadapi kerentanan moral yang signifikan, terutama dalam hal kemampuan 

mengendalikan diri, kesadaran spiritual, dan orientasi terhadap nilai-nilai kebajikan. Kondisi 

tersebut menegaskan pentingnya memperkuat pendidikan akhlak sebagai fondasi pembinaan 

karakter peserta didik dalam sistem pendidikan Islam. 

Salah satu pendekatan yang memiliki relevansi besar dalam pembinaan akhlak adalah 

kesadaran akan kematian (death awareness atau mortality salience), sebagaimana diuraikan 

secara komprehensif oleh Imam al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din. Dalam perspektif al-

Ghazali, mengingat kematian bukan sekadar doktrin eskatologis, melainkan praktik spiritual 

untuk menumbuhkan kesadaran diri, keikhlasan amal, kerendahan hati, dan orientasi hidup 

yang benar menuju Allah SWT (Al-Ghazali, 2005). Pendekatan ini menempatkan kesadaran 

kematian sebagai sarana pendidikan jiwa (tazkiyat al-nafs) yang memiliki dampak langsung 

pada penguatan akhlak. Kajian-kajian tentang pendidikan akhlak berbasis tasawuf juga 

menegaskan bahwa pembentukan karakter yang utuh tidak dapat dilepaskan dari dimensi 

spiritual yang mendalam (Mahmud, 2018; Zarkasyi, 2012; Zuhdi, 2019). 

Di sisi lain, dalam praktik pendidikan, materi tentang kematian seringkali disampaikan 

melalui pendekatan yang menakutkan, seperti narasi azab kubur atau hukuman akhirat. 

Pendekatan seperti ini berpotensi menimbulkan ketakutan pasif pada peserta didik dan tidak 

selalu berujung pada penguatan akhlak yang konstruktif (Suyuti et al., 2024). Padahal, al-

Ghazali menekankan bahwa mengingat kematian harus mengarah pada kesadaran aktif untuk 

memperbaiki diri, bukan menumbuhkan kecemasan ekstrem. Oleh karena itu, diperlukan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang bagaimana konsep kesadaran kematian dapat 

diintegrasikan secara proporsional ke dalam kurikulum pendidikan Islam. 

Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa kesadaran akan kematian dapat memperkuat 

perilaku moral dan prososial. Studi psikologi sosial menemukan bahwa mortality salience 

berpengaruh pada peningkatan empati, kepedulian sosial, dan sikap altruistik (Bartels et al., 

2008; Jonas et al., 2002). Temuan-temuan ini memperkuat argumentasi bahwa konsep 

kesadaran kematian memiliki fungsi pedagogis yang signifikan, dan potensial untuk menjadi 

landasan penguatan akhlak dalam pendidikan Islam. 

Namun demikian, kajian yang secara khusus menempatkan kesadaran kematian dalam 

kerangka kurikulum pendidikan akhlak Islam masih terbatas. Penelitian sebelumnya lebih 

banyak berfokus pada pendekatan normatif atau kognitif, tanpa mengintegrasikan aspek 

spiritual sebagai fondasi pembentukan karakter (Shamrova & Cummings, 2017; Rahman, 

2022). Oleh sebab itu, artikel ini menawarkan kontribusi baru dengan merumuskan pendekatan 

spiritual al-Ghazali tentang kesadaran kematian sebagai basis penguatan akhlak dalam 



 Volume 1, No 2, November 2025, 107-114
 

 

109 

kurikulum pendidikan Islam. Kontribusi ini sejalan dengan pandangan Nasution (2020) tentang 

pentingnya harmonisasi antara rasionalitas dan spiritualitas dalam pendidikan. 

Dengan kerangka tersebut, pendekatan spiritual berbasis kesadaran kematian tidak 

dipahami sebagai bentuk ketakutan terhadap akhirat, melainkan sebagai sarana menata orientasi 

hidup, memperkuat tanggung jawab moral, dan membangun karakter yang berakar pada 

kesadaran transendental. Diharapkan, integrasi konsep ini ke dalam kurikulum pendidikan 

Islam mampu melahirkan generasi yang memiliki kecerdasan moral, kedalaman spiritual, dan 

komitmen sosial yang kuat. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan 

(library research). Pendekatan ini dipilih karena kajian mengenai kesadaran kematian (dzikr al-

maut) dalam perspektif al-Ghazali dan relevansinya terhadap penguatan akhlak dalam 

kurikulum pendidikan Islam merupakan kajian konseptual yang berakar pada analisis teks, 

bukan observasi lapangan. Dengan demikian, seluruh proses penelitian difokuskan pada 

penelusuran, pembacaan mendalam, dan interpretasi kritis terhadap karya-karya berotoritas 

yang terkait dengan tema penelitian. 

Sumber data utama dalam penelitian ini berupa literatur primer karya Imam al-Ghazali, 

seperti Ihya’ ‘Ulum al-Din, Bidayah al-Hidayah, dan teks-teks relevan lainnya yang 

menjelaskan konsep kesadaran spiritual dan transformasi akhlak. Selain itu, penelitian ini juga 

menggunakan literatur sekunder berupa buku, artikel, dan jurnal ilmiah yang membahas 

pendidikan Islam, kurikulum akhlak, tasawuf, filsafat kematian, serta kajian kontemporer 

mengenai spiritualitas dalam pendidikan. 

Data dikumpulkan melalui teknik studi dokumentasi, yaitu dengan menelusuri, 

mengidentifikasi, memilih, dan mencatat informasi yang relevan dari berbagai referensi 

akademik. Untuk menjaga keabsahan data, dilakukan seleksi ketat terhadap literatur 

berdasarkan reputasi penulis, kredibilitas penerbit, dan relevansi teori. Selain itu, diterapkan 

triangulasi pustaka, yaitu membandingkan perspektif berbagai sumber primer dan sekunder 

sehingga diperoleh pemahaman yang lebih objektif dan komprehensif mengenai konsep 

kesadaran kematian dalam pemikiran al-Ghazali. 

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) dengan pendekatan 

deskriptif–interpretatif. Melalui metode ini, teks-teks al-Ghazali dibaca secara mendalam untuk 

menemukan gagasan inti mengenai kesadaran kematian sebagai instrumen spiritual yang 

berfungsi membentuk akhlak. Temuan-temuan tersebut kemudian diinterpretasikan dalam 

konteks pendidikan, khususnya terkait bagaimana nilai-nilai dzikr al-maut dapat dijadikan 

landasan normatif dan pedagogis bagi penguatan akhlak dalam kurikulum pendidikan Islam. 

Analisis ini bertujuan merumuskan kerangka integratif yang holistik dan transformatif, sesuai 

dengan paradigma pendidikan akhlak berbasis spiritualitas yang ditawarkan al-Ghazali. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Konsep Kesadaran Kematian (Dzikr al-Maut) dalam Pemikiran al-Ghazali  

Al-Ghazali menempatkan dzikr al-maut sebagai elemen fundamental dalam proses 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) dan sebagai fondasi pembentukan akhlak. Dalam Ihya’ ‘Ulum 

al-Din, khususnya Kitab Dhikr al-Mawt wa Ma Ba’dahu, ia menegaskan bahwa mengingat 



  Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian…  110 

kematian bukan sekadar aktivitas verbal atau simbolik, tetapi merupakan latihan kesadaran 

spiritual yang mengarahkan seseorang untuk memahami kefanaan diri dan hakikat dunia. Al-

Ghazali mengutip hadis yang diriwayatkan dari Ibnu ‘Umar RA, bahwa Rasulullah SAW 

bersabda: “Orang yang paling beruntung adalah yang paling banyak mengingat kematian dan 

paling serius mempersiapkannya”. Pandangan ini menegaskan bahwa dzikr al-maut adalah 

mekanisme pembinaan diri yang menghubungkan antara kesadaran eksistensial dan orientasi 

hidup seorang mukmin.  

Menurut al-Ghazali, dzikr al-maut memiliki fungsi terapeutik dan preventif. Secara 

terapeutik, ia membersihkan hati dari penyakit riya’, ‘ujub, dan takabbur; sedangkan secara 

preventif, ia mencegah seseorang tenggelam dalam kesenangan dunia yang berlebihan. Dzikir 

ini tidak dimaksudkan untuk menimbulkan ketakutan yang melumpuhkan, tetapi untuk 

menumbuhkan kesadaran spiritual yang menghadirkan ketenangan, keikhlasan, dan kejujuran 

dalam beramal. Al-Ghazali menegaskan bahwa, “Cukuplah kematian menjadi penasihat bagi 

seorang hamba”, menandakan bahwa dzikr al-maut hendaknya menjadi cermin reflektif, bukan 

ancaman psikologis.  

Kajian kontemporer menguatkan pandangan tersebut. Hidayat (2020) menafsirkan 

kembali konsep dzikr al-maut sebagai sarana membangun kesadaran eksistensial, yakni 

kemampuan melihat kehidupan secara lebih jernih, proporsional, dan bermakna. Namun dalam 

praktik pendidikan modern, sering ditemukan pendekatan yang menampilkan kematian secara 

visual sebagai ancaman, misalnya melalui gambaran siksa kubur yang ekstrem. Pendekatan ini 

sering kali menimbulkan trauma religius pada peserta didik (Yusuf & Rahma, 2023), sehingga 

tidak sejalan dengan prinsip al-Ghazali yang menekankan kelembutan hati dan kesiapan diri, 

bukan ketakutan yang menghambat perkembangan psikologis.  

Dengan demikian dapat disimpulkan bahwa dzikr al-maut menurut al-Ghazali merupakan 

instrumen spiritual yang menciptakan transformasi akhlak dari dalam (inner transformation). 

Integrasi konsep ini dalam pendidikan akhlak akan menghasilkan pembinaan karakter yang 

bukan hanya bersifat normatif atau perilaku lahiriah, tetapi juga menyentuh lapisan batin 

terdalam peserta didik. Kesadaran kematian dalam perspektif al-Ghazali adalah pintu menuju 

kesalehan personal yang lebih utuh, reflektif, dan berorientasi pada Allah SWT. 

2. Strategi Transformasi Jiwa melalui Konsep Dzikr al-Maut  

Dalam perspektif al-Ghazali, dzikr al-maut merupakan sarana transformatif untuk 

membimbing seseorang menuju kesempurnaan akhlak dan ketenangan jiwa (al-nafs al-

muthma’innah). Mengingat kematian diposisikan bukan sebagai ancaman psikologis, 

melainkan sebagai proses pembinaan diri yang bersifat mendalam, reflektif, dan berorientasi 

pada perubahan perilaku. Al-Ghazali menawarkan sejumlah tahapan etis-spiritual yang dapat 

menjadi mekanisme transformasi jiwa. 

a. Tafakkur eksistensial tentang kematian  

Tahap pertama adalah tafakkur yang mendalam mengenai kepastian kematian dan 

realitas akhirat. Tafakkur ini bukan sekadar renungan, tetapi latihan kesadaran untuk 

membebaskan hati dari kelalaian duniawi dan mengembalikan fokus hidup pada nilai-

nilai ukhrawi. Proses ini menumbuhkan perspektif hidup yang lebih proporsional, 

sehingga peserta didik tidak terjebak pada orientasi materialistik. 

b. Taubat dan muhasabah berkelanjutan  

Tahap berikutnya adalah taubat dan muhasabah, yang melibatkan evaluasi diri 

secara terus-menerus. Muhasabah memungkinkan seseorang melihat kekurangan, 



 Volume 1, No 2, November 2025, 107-114
 

 

111 

memperbaiki perilaku, dan memperbaharui niat dengan keikhlasan. Dalam kerangka 

pendidikan akhlak, praktik muhasabah dapat diintegrasikan melalui aktivitas reflektif 

yang terstruktur. 

c. Takhalli dan tahalli  

Al-Ghazali menekankan pentingnya proses takhalli, yaitu pembebasan diri dari 

sifat tercela, diikuti dengan tahalli, yakni mengisi jiwa dengan akhlak terpuji. Dzikr al-

maut berfungsi sebagai pemicu kesadaran untuk meninggalkan kesombongan, riya’, dan 

kecenderungan hedonistik, sekaligus menumbuhkan kejujuran, ketawadhuan, dan cinta 

kepada Allah SWT.  

d. Amal saleh yang istiqamah  

Transformasi akhlak tidak cukup berhenti pada kesadaran batin, tetapi harus 

diwujudkan melalui amal saleh yang konsisten. Al-Ghazali menegaskan bahwa orang 

yang benar-benar mengingat kematian akan menyiapkan diri melalui perilaku etis dan 

kontribusi sosial. Dengan demikian, dzikr al-maut memiliki implikasi langsung pada 

pembentukan karakter sosial dan moral peserta didik.  

e. Ridha terhadap ketentuan Allah SWT  

Tahap tertinggi dari transformasi jiwa adalah ridha, yaitu kemampuan menerima 

ketentuan Allah SWT dengan lapang dada. Sikap ini mencerminkan kedewasaan spiritual 

yang terbentuk melalui proses panjang pengendalian nafsu, refleksi diri, dan pembiasaan 

akhlak mulia. 

 

Penelitian kontemporer menguatkan relevansi tahapan tersebut. Ahmed & Hasan (2021) 

menemukan bahwa praktik refleksi tentang kematian dalam kerangka spiritual Islam dapat 

meningkatkan regulasi emosi, mengurangi kecemasan, dan memperkuat orientasi hidup yang 

bermakna. Aktivitas seperti latihan muhasabah, penulisan jurnal harian, atau dzikir rutin 

menjadi sarana efektif untuk menginternalisasi konsep dzikr al-maut dalam kehidupan sehari-

hari.  

Dalam konteks pendidikan akhlak, guru dapat menerapkan strategi yang menekankan 

pengalaman reflektif. Misalnya, penulisan jurnal spiritual mingguan yang berisi evaluasi amal, 

ungkapan syukur, dan rencana perbaikan diri di masa depan (Rahmi, 2022). Diskusi kelas 

dengan pertanyaan terbuka juga dapat membantu siswa memahami kematian sebagai realitas 

yang mengajarkan makna hidup, bukan ketakutan yang menekan psikologis. 

Al-Ghazali mengingatkan bahwa:  

“Wajib bagi orang berakal untuk memperbanyak mengingat kematian, 

karena hal itu mendorongnya untuk bertaubat, memendekkan angan-angan, 

menjauhkan dari dunia, dan menumbuhkan kerinduan kepada akhirat” (Al-

Ghazali, 2005). 

Pernyataan ini mempertegas bahwa strategi transformasi jiwa harus dilakukan secara 

bertahap, lembut, dan manusiawi. Pendidikan yang menyajikan topik kematian dengan penuh 

kasih akan menumbuhkan keberanian menghadapi kehidupan, kesadaran moral, serta empati 

terhadap sesama. Integrasi nilai dzikr al-maut dengan pendekatan yang tepat dapat menjadi 

fondasi kuat bagi lahirnya karakter spiritual yang matang dan transformatif. 

 

 



  Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian…  112 

3. Integrasi Transformasi Jiwa Berbasis Dzikr al-Maut ke dalam Kurikulum 

Pendidikan Akhlak  

Pendidikan akhlak Islam membutuhkan pendekatan yang tidak hanya menekankan aspek 

normatif, tetapi juga menyentuh dimensi terdalam dari kesadaran spiritual peserta didik. Dalam 

konteks ini, integrasi konsep dzikr al-maut, sebagaimana dirumuskan oleh al-Ghazali, dapat 

menjadi strategi pedagogis yang berfungsi untuk membentuk karakter yang matang secara 

moral, emosional, dan spiritual. Integrasi tersebut harus dirancang secara holistik dalam tiga 

ranah utama pembelajaran: kognitif, afektif, dan psikomotorik (Alwi, 2021; Sari, 2023). 

a. Latihan refleksi tematik  

Peserta didik dapat dilibatkan dalam aktivitas penulisan reflektif, seperti menulis 

surat kepada orang tua atau tokoh teladan tentang hal-hal yang ingin mereka sampaikan 

apabila kelak berjumpa di akhirat. Kegiatan ini menumbuhkan kesadaran eksistensial, 

mengembangkan empati, dan membantu peserta didik menata orientasi hidup jangka 

panjang. Latihan seperti ini selaras dengan metode tafakkur ala al-Ghazali dan memberi 

ruang bagi pengalaman spiritual yang mendalam.  

b. Jurnal spiritual pribadi  

Penerapan jurnal harian atau mingguan berisi ungkapan syukur, evaluasi kesalahan, 

niat amal jariyah, dan target perbaikan diri dapat menjadi sarana internalisasi dzikr al-

maut secara sistematis. Pendekatan ini memperkuat ranah afektif dan melatih peserta 

didik untuk mempraktikkan muhasabah secara berkelanjutan, sebagaimana dianjurkan 

dalam tahapan transformasi jiwa al-Ghazali.  

c. Diskusi kelas berbasis refleksi  

Guru dapat memfasilitasi dialog makna hidup dan kematian melalui pendekatan 

reflektif yang didukung ayat Al-Qur’an, hadis, serta kutipan relevan dari al-Ghazali, 

khususnya dari Kitab Dhikr al-Mawt wa Ma Ba’dahu. Teknik pertanyaan terbuka 

mendorong siswa berpikir kritis, memahami spiritualitas secara humanis, dan 

menumbuhkan keberanian menghadapi realitas kematian tanpa rasa takut berlebihan.  

d. Proyek amal jariyah  

Konsep amal jariyah sejalan dengan gagasan al-Ghazali tentang kesiapan 

menghadapi kematian melalui amal nyata. Peserta didik dapat diajak merancang dan 

melaksanakan proyek sosial yang memberi manfaat jangka panjang, seperti menanam 

pohon, membuat karya tulis edukatif, atau membantu kaum dhuafa. Aktivitas ini 

menghubungkan dzikr al-maut dengan aksi nyata, sehingga ranah psikomotorik 

berkembang secara etis dan prososial.  

e. Ziarah edukatif  

Kegiatan ziarah ke makam tokoh ulama, pahlawan nasional, atau kunjungan ke 

rumah sakit dapat menjadi media pembelajaran hidup-mati secara realistik dan empatik. 

Kegiatan ini sebaiknya ditutup dengan sesi refleksi bersama, sehingga peserta didik 

memahami bahwa kehidupan dan kematian merupakan rangkaian yang mengandung 

hikmah. Model ini konsisten dengan pendekatan al-Ghazali yang menekankan 

kelembutan dalam mendidik kesadaran tentang kematian.  

f. Pembacaan karya sastra spiritual  

Karya sastra bertema cinta Ilahi, kefanaan, dan jalan kembali kepada Allah SWT 

dapat digunakan untuk memperhalus rasa dan membangun dimensi estetis dari 

spiritualitas. Puisi, hikayat, dan kutipan sufi yang relevan dapat membantu peserta didik 

merasakan kedekatan dengan nilai-nilai ketuhanan secara lebih emosional. 



 Volume 1, No 2, November 2025, 107-114
 

 

113 

Pendekatan-pendekatan di atas sejalan dengan temuan penelitian mutakhir tentang 

pendidikan karakter yang menekankan kesadaran transendental, emotional maturity, dan 

penguatan empati sosial (Rahman, 2022; Sari, 2023). Dengan demikian, kurikulum pendidikan 

akhlak yang mengintegrasikan dzikr al-maut tidak hanya mengajarkan norma moral, tetapi juga 

membangun kesadaran spiritual yang memampukan peserta didik hidup lebih bijak, moderat, 

dan bertanggung jawab. Integrasi dzikr al-maut secara sistematis akan menggeser pemahaman 

tradisional yang sering kali menekankan ketakutan, menuju paradigma pendidikan yang 

humanis, reflektif, dan transformatif. Dengan pemaknaan ini, dzikr al-maut tidak lagi dipahami 

sebagai ancaman psikologis, tetapi sebagai gerbang menuju kearifan hidup dan kesiapan 

menghadapi perjumpaan dengan Allah SWT. Pendidikan akhlak yang berlandaskan nilai-nilai 

tersebut diharapkan mampu melahirkan generasi berkarakter luhur, berempati tinggi, dan 

memiliki orientasi hidup yang bermakna serta visioner. 

4. Implikasi Teoretis dan Praktis 

Implikasi teoritis dari kajian ini menunjukkan bahwa integrasi konsep dzikr al-maut 

dalam pendekatan pendidikan akhlak tidak hanya memperluas pemahaman tentang dimensi 

spiritual dalam pembentukan karakter, tetapi juga memberikan dasar konseptual yang 

memperkaya kerangka teori pendidikan Islam melalui perspektif sufistik Al-Ghazali. 

a. Penguatan Landasan Epistemologis Pendidikan Akhlak Islam  

Kajian ini menegaskan bahwa dzikr al-maut dalam perspektif Al-Ghazali 

merupakan basis epistemologis pembentukan akhlak melalui internalisasi nilai 

introspeksi, tazkiyatun nafs, dan penguatan kontrol diri.  

b. Integrasi Aspek Tasawuf dalam Kurikulum Pendidikan Modern  

Temuan menunjukkan bahwa pendekatan sufistik Al-Ghazali selaras dengan 

paradigma pendidikan kontemporer, seperti character education dan social-emotional 

learning (SEL) mengutamakan refleksi diri, empati, dan pengelolaan kondisi batin.  

c. Model Konseptual Pembentukan Akhlak Berbasis Kesadaran Spiritual  

Analisis menghasilkan model bahwa pembentukan akhlak tidak hanya bertumpu 

pada aspek kognitif dan afektif, tetapi juga dimensi eksistensial, dengan Dzikr al-maut 

sebagai mekanisme transformatif untuk mencapai regulasi diri moral.  

d. Kontribusi terhadap Studi Al-Ghazali dalam Pendidikan  

Penelitian ini memperluas diskursus akademik tentang relevansi pemikiran Al-

Ghazali dengan pendidikan modern melalui rekontekstualisasi nilai-nilai sufistik dalam 

kurikulum berbasis spiritualitas dan pembentukan karakter holistik. 

Secara praktis, kajian ini memberi arah bagi pendidik dan lembaga pendidikan untuk 

mengintegrasikan dzikr al-maut sebagai strategi pembinaan akhlak yang aplikatif. Pendidik 

dapat menerapkan pembelajaran reflektif melalui muhasabah, jurnal spiritual, dan diskusi 

makna hidup untuk memperkuat kesadaran diri dan empati. Kurikulum akhlak dapat memuat 

kompetensi yang menekankan introspeksi dan kontrol diri, sementara proyek sosial atau amal 

jariyah dapat digunakan untuk menumbuhkan kepekaan moral. Lingkungan sekolah juga perlu 

mendukung pembinaan spiritual moderat. Guru berperan sebagai fasilitator perkembangan 

spiritual, dan pendekatan ini dapat diselaraskan dengan program Penguatan Pendidikan 

Karakter. 

 

 



  Nurhayati, M., & Anggraeni, N. (2025). Pendekatan Spiritual al-Ghazali tentang Kesadaran Kematian…  114 

 

KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa konsep dzikr al-maut menurut Al-Ghazali relevan dalam 

pembentukan akhlak dan transformasi spiritual peserta didik. Kesadaran kematian dipandang 

sebagai sarana tazkiyatun nafs yang mendorong hidup lebih bermakna dan berorientasi akhirat. 

Tahapan tafakkur, muhasabah, taubat, takhalli–tahalli, dan amal saleh selaras dengan temuan 

kontemporer tentang regulasi emosi dan pembentukan karakter. Integrasi dzikr al-maut dalam 

pendidikan akhlak menunjukkan pentingnya dimensi eksistensial, melalui kurikulum reflektif, 

jurnal spiritual, diskusi nilai, dan proyek amal. Pendekatan ini menghasilkan peserta didik 

berakhlak, berempati, dan memiliki orientasi hidup bijaksana. 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis menyampaikan syukur kepada Allah SWT atas kelancaran penelitian ini. Terima 

kasih ditujukan kepada para dosen, rekan sejawat, dan semua pihak atas masukan berharga. 

Penghargaan juga diberikan kepada para ulama, khususnya Imam Al-Ghazali. Semoga 

penelitian ini bermanfaat bagi pengembangan pendidikan Islam dan kajian akhlak serta 

memperkaya wacana ilmiah kontemporer kini. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmed, S., & Hasan, M. (2021). Islamic perspectives on mortality reflection and emotional 

self-regulation. Journal of Islamic Psychology, 5(2), 112–125.  

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din (Vol. 4). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Alwi, A. (2021). Integrasi nilai spiritual dalam kurikulum pendidikan akhlak. Jurnal 

Pendidikan Islam Nusantara, 3(1), 45–58.  

Bogdan, R., & Biklen, S. (2007). Qualitative research for education: An introduction to 

theories and methods (5th ed.). Pearson.  

Creswell, J. W. (2018). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (5th ed.). SAGE Publications.  

Hidayat, R. (2020). Eksistensialisme dalam praktik dzikir dan kematian menurut Al-Ghazali. 

Jurnal Studi Tasawuf, 8(2), 89–101.  

Mahmud, A. (2008). Tasawuf dan pendidikan karakter: Analisis pemikiran Al-Ghazali. Jakarta: 

Pustaka Hikmah.  

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook 

(2nd ed.). SAGE Publications.  

Rahman, F. (2022). Pendidikan karakter berbasis kesadaran transendental dalam konteks 

modern. Journal of Islamic Character Education, 4(1), 23–36.  

Rahmi, S. (2022). Model reflektif dalam pembelajaran akhlak di sekolah menengah. Jurnal 

Pendidikan Akhlak Indonesia, 7(1), 55–68.  

Sari, N. (2023). Penguatan spiritualitas peserta didik melalui praktik refleksi terstruktur. Jurnal 

Pendidikan Islam Kontemporer, 11(2), 101–115.  

Yusuf, M., & Rahma, L. (2023). Trauma religius pada anak akibat pendekatan pendidikan 

berbasis ancaman. Jurnal Psikologi Islam, 6(1), 67–80. 

 

 


